# Высшее образование

С. Н. Малявин

История русской социально-философской мысли



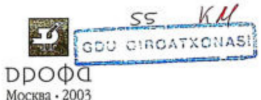


## С. Н. Малявин

# История русской социально-философской мысли

Допущено
Министерством образования
Российской Федерации
в качестве учебного пособия
для студентов
высших учебных заведений,
обучающихся по направлению
540400 Социально-экономическое образование





УДК 101.1:316(075.8) ББК 87.6я73 M21

### Рецензенты:

д-р филос. наук, проф. А. О. Бороноев (зап. кафедрой истории и теории социологии Санкт-Петербургского государственного университета);

д-р филос, наук, проф. И. А. Громов (кафедра социологии Российского государственного подагогического университета им. А. И. Герцена)

### Малянин С. Н.

М21 История русской социвально-философской мысли: Пособие для вузов. — М.: Дрофа, 2003. — 256 с.: ил.

ISBN 5-7107-7152-X

В пособии излагается история русской социально-философской мысли начиная с середины XIX до первой трети XX в. Антор анализирует ее велущие направления, труды известных русских мыслителей (А. С. Хомякова, И. В. Киреевского, К. С. Аксакова, Н. Я. Данилевского, Н. Н. Страхова, К. Н. Леонтвева, В. С. Соловаева, Н. А. Бердяева, С. Н. Булгакова, Б. Н. Чичерина, А. И. Герцена и др.), и которых отранены их вагляды на устройство общества.

Для студентов высших учебных заведений, обучающихся по педагогическим специальностям социально-гуманитарного направления. Книга также может быть использована учащимися гимнежий и лицеев гуманитарного профиля.

> УДК 101.1:316(075.8) ББК 87.6:73

### Учебное излание

### Малявин Сергей Николаевич

### история русской социально-философской мысли

Пособне для вузов

Зап. редакцией Н. Е. Рудомазина. Редактор Н. П. Колобова Худомественное оформление О. В. Корытов. Технический редактор Е. Д. Захарова Компьютерная верстка Г. М. Татаринова. Корректор Т. К. Остроумова

Hag. July. No 061622 or 07:10:97.

Подписано и печати 30.05.03. Фармат 60×90<sup>1</sup>/н. Бумага типографскал. Гаринтура Academy. Печать офестиля. Усл. печ. л. 16,0. Тираот 5000 экз. Заказ № 7027 ООО «Дрофа». 127018, Москва, Сущенский вал. 49.

По вопросам приобретении продукции надательства «Доофа» обращаться по адресут 127018. Москво, Сущевской вал. 49. Тел.: (095) 795-05-50, 795-05-51. Факс; (095) 795-05-52. Торговый дом «Школьянк», 109172, Москва, ул. Малые Каненциин, д. 6, стр. 1А. Тел.: (095) 911-70-24, 912-15-16, 912-45-76.

Магаанн «Переплетные втицье». 127018, Москва, ул. Октибрыская, д. 89, стр. 1. Тел.: (095) 912-45-76.

Отпечагано в полном соответствии с качеством предоставленных диапозитивов в Тульской типогрофии. 300600, г. Тула, пр. Лемина, 109.

# Предисловие

Пособие представляет собой одну из первых в отечественной учебной литературе попыток комплексного рассмотрения русской социально-философской мысли, взятой в ее теоретико-методологическом и концептуальном аспектах. Оригинальность и новизна издания определяются его структурной и логической композицией. В первой части книги (главы 1—7) дан анализ трудов русских мыслителей (А. С. Хомякова, И. В. Киреевского, К. С. Аксакова, Н. Я. Данилевского, Н. Н. Страхова, К. Н. Леонтьева, К. П. Победоносцева, Л. А. Тихомирова, В. С. Соловьева, Н. А. Бердяева, С. Н. Булгакова, С. Л. Франка, евразийцев, Б. Н. Чичерина, А. И. Герцена, Н. Г. Чернышевского), в которых отражены их взгляды на устройство общества и его развитие. Вторая часть (главы 8—10) содержит авторскую концепцию, в рамках которой русская социально-философская мысль представлена как самостоятельный феномен.

Данное издание адресовано в первую очередь студентам высших педагогических учебных заведений, обучающимся по специальностям гуманитарного профиля. Оно может быть использовано учащимися гимназий и лицеев, а также студентами и преподавателями в качестве факультативного материала по ряду социогуманитарных дисциплии. В целом книга рассчитана на широкий круг читателей, интересующихся историей и теорией отечественной социально-философской мысли. ...Россия никогда ничего не имела общего с остальною Европою... история ее требует другой мысли, другой формулы, как мысли и формулы, выведенные Гизотом из истории христианского Запада.

А. С. Пуникин

# Введение

В 1842 г. французский философ и обществовед Огюст Конт запершил работу над трудом «Курс позитивной философии», в котором обосновал необходимость новой специальной науки об обществе, и дал ей название — социология [от лат. soci(etas) — общество и греч. logos — учение]. С этого периода социология становится самостоятельной чаукой. В ее задачу входит исследование общества как целостной системы, исследование элементов социальной структуры, формирования и развития общественных институтов, действия и взаимодействия индивидов и групп. К началу XX в. в социологии сменилось несколько парадигм (от греч. рагасівта — образец). Россия также приняла участие в формировании новой для XIX в. науки. Отечественные мыслители, такие как Н. К. Михайловский, М. М. Ковалевский, Л. И. Мечников, Л. И. Петражицкий, П. А. Сорокин и другие, внесли достойный вклад в ее развитие.

Социология подходит к предмету исследования с тем же алгоритмом, как и всякая другая наука. Она анализирует предмет, делит его на составные части, ищет взаимоотношения между ними, строит функциональные модели с целью предсказания вероятных последствий тех или иных действий. По мере развития выделенные ранее части становятся самостоятельными предметами, для исследования которых в рамках науки создаются особые направления, и вновь начинается процесс анализа, разложения, моделирования и т. д. В результате социология превращается в чрезвычайно сложный конструкт, со сложной сетью взаимосвязей и взаимозависимостей. Данный принцип не есть принцип только социологии или только науки как таковой. Он является универсальным. В сторону усложнения изменяется вещество, биологический организм, сознание, общество. Наука только повторяет путь, пройденный материей. Социология отражает степень дифференциации общественного организма, тщательно фиксируя вехи бесконечного дробления социального вещества.

Одновременно с рождением социологии во Франции в России в 40-х гг. XIX в. сформировалась группа мыслителей, известных как славянофилы. В их широкой просветительской, идеологической и религиозной программе были сформулированы вопросы исследования и функционирования общественной организации. Эти проблемы решались методом, диаметрально противоположным тому, который разработала наука социология. Их теории не следовали процессам дифференциации и усложнения, а, напротив, обосновывали единство социального организма, невозможность деления его на составные части и дифференцированного подхода к исследованию общества. Последователи славянофилов, представители самых разных социально-философских течений утверждали идеи социального единства, выраженные в концепциях соборности, софийности, общинности, теократического государства, обобщающей социальной теории. Для обоснования необходимости общественной целостности, для протинодействия силам социальной дифференциации теоретики русского социального синтеза прибегали к различного рода обоснованиям сохранения и поддержания единства. Это могла быть апелляция к государственности, к правственности, к религии, к власти, к особенностям общинного хозяйствовании, историческому и географическому единству России. Абсолютное большинство отечественных социальных мыслителей проводило самостоятельную методологическую линию в социальной теории. Эту линию мы определяем как русский социальный синтез.

# глава 1 СЛАВЯНОФИЛЫ



# А. С. Хомяков

От нас нельзя окидать, чтобы мы могли значительно обогатить науку специальными открытиями, увеличением или очищением материалов или усовершенствованием прагматизма. Но нам возможны и возможнее даже, чем западивым писателям, обобщение вопросов, овводы из частных исследований и живое понимание мянувших событий.

А. С. Хоняков

Алексей Степанович Хомяков (1804—1860) родился в Москве в семье, принадлежащей старинному дворянскому роду. По матери, урожденной Киреевской, он состоял в близком родстве с другим московским славинофилом И. В. Киреевским. Родственные связи Хомякова прослеживаются со всеми членами группы старших славинофилов. На эту особенность обратили внимание еще первые исследователи их творчества. В 1822 г. он закончил физико-математический факультет Московского университета. В период с 1823 по 1826 г. Хомяков служил в кавалерийском полку, затем принял участие в Русско-турецкой войне (1828—1829). Всю жизнь он прожил в Москве как русский барин, посвящая свой досут чтению, сочинительству и интеллектуальным опытам. Хомяков оставил после себя многочисленные труды, вошедшие в собрание его сочинений, перенадававшееся в XIX в. дважды. Скончался он в расцвете творческих сил, неожиданию заболев холерой.

Хомяков был целостной и яркой личностью, сила которой определялась глубокой религновной верой, близкой к фанатичной. Н. А. Бердяев называл его «рыцарем церкви», а А. И. Герцен отмечал, что «Хомяков, подобно средневековым рыцарям, караулившим храм Богородицы, спал вооруженным».

Однако творчество его эклектично. Трудно назвать область знания, в которой он не попробовал бы свои силы. Прозанк, поэт, историк, механик, кинолог, земледелец — вот далско не полный перечень талантов Хомякова. Среди его работ мы находим статьи, послященные охоте, спорту, крестьянской общине, юриспруденции, строительству железных дорог, живописи и музыке. Он занимался улучшением пород собак, изготовил особенное охотпичье ружье, скоиструировал паровой двигатель, за который был награжден премней Английской академии наук. Подобная творческая всеядность сопровондалась чрезвычайной уверенностью в правоте собственного дела.

Несмотря на разносторонние интересы, псе творчество философа проинзано одной сильной страстью, одной идеей — защитой веры. Даже работы, не имеющие инкакого отношения к христианству, несут отпечаток апологетики. Павел Флоренский в работе, посвященной Хомякову [70], пишет, что у него почти не было изменений во взглядах, он говорил всегда об одном, его мысль ранна себе.

РЕЛИГИОЗНЫЕ ОСНОВЫ СОЦИАЛЬНОЙ ТЕОРИИ

> Учение о церкви

При жизни Хомяков имел некоторые разногласия с официальной церковыю. Его труд «Опыт катехизисного изложения учения о церкии» был ипервые напечатан лишь в 1864 г., после смерти автора. Не-

смотря на это, сопременное православное богословие станит ему в заслугу создание учения о церкви, не именшее аналогов за более чем ее двухтысячелетиною историю. Ни один из восьми Вселенских соборов, разрабатываниих догматы и символы веры, не смог дать столь емкой и широкой трактовки учения о церкви, как это сделал Хомяков.

С его точки зрении, «церковь не есть множество лиц в их личной отдельности, но единство Божьей благодати жипущих во множестве разумных тварей» [76, 3]. К «разумным тварям» он относит: людей, ньше живущих на Земле; людей, завершивших земной путь; людей, еще не начавших земного пути; тварей, не созданных для земного пути, или силы небесные. Таким образом, под понятием «церковь» Хомяков понимает отнодь не архитектурное строение или объединение единоверцев, не отдельную автокефалию или конфессиональное единство, но совокупность и единение всех людей живших, живущих и будущих жить в христианской вере от пришествия Христа и до Апокалипсиса. Именно в этой целостности заключена вся истина и справедливость человеческого существования. В ней и только в ней реализуется божественный замысел творения мира. Вне ее невозможно говорить ин о справедливом существовании, ни о реализации целей человека. Разумеется, подобное единство не может быть осуществлено внешним принудительным или распорядительным механизмом, для него необходимо внутреннее, духовное, ничем не регламентированное единение. Таким образом Хомяков лишает церковь качества авторитета, оставляя за ней только истинность: Христос не сказал «повинуйтесь Мне», но «веруйте в Меня».

Критика начал западных исповеданий Сущность церкви заключается в единстве, вне единства она является простым религиозным союзом, полагает философ. Именно такое единство сохранялось вплоть до IX в., пока не появилась ересь — папизм. Хомяков делает акцент на том, что ни одна ересь до этого не затрагивала традиции целостности

церкви. Так, например, ариане, критикуя догмат о человеческом есте-

Однако в IX в. в католическом Риме появилась ересь папизм (или романизм), которая самостоятельно внесла в символ веры принцип filiogue<sup>1</sup>, согласно которому Святой Дух инсходит не только от Бога Отна, но и от Бога Сына. Filiogue был частным мнением римской епархии и, по сути, не являлся еретическим, ибо не содержал прямого противоречия Священному Писанию. Однако для того, чтобы данное частное мнение приняло законную форму догмата, оно должно было быть внесено в символ веры после соответствующего решения Вселенского собора. Рим не захотел следовать установленной процедуре и самостоятельно, в непомерной гордыне, внес частное мнение в текст символа веры. Таким образом, он присвоил себе полноту решения Вселенского собора, поправ тем самым изначальное церковное единство, полагает Хомяков. Вместо истинности и непогрешимости церкви Рим выдвинул идею непогрешимости папы, не выдерживающей ни теологической критики, ни проверки историей. Известно, отмечает мыслитель, что непогрешимость может быть дана либо от святости, либо от благодати. При этом святостью обладает лишь единая церковь, а не один человек. Благодать синвошла непосредственно от Христа лишь на его учеников, среди которых только один стал римским первосвященником св. Пето, все последующие папы ее не получали. Исторические источники сохранили имена 42 антипап, или таких неиствовавших пап, дей-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> От дел. filiogue — «и Съща». Догмат Римско-катодической церкви, признамощий, в отдичие от восточной (православной), исхождение Святого Духа не только от Отда, но и от Съща.

ствия и поведение которых элементарно не соответствовало христианской этике.

Самоуправство Рима, по мнению Хомякова, привело к разделению сдиной церкви. Вместе с этим внешним фактором церковь лишилась глашного внутрениего содержания — изначальной истинности. Вследствие раскольнических действий латинства нарушилась организация человеческого общежития, подтверждением чему является людская неустроенность в этом мире и общественная несправедливость. Нет изначального единства церкви, завещанного Христом, следовательно, нет организованности в общественной жизии. Однако образ былого церковного единства сохранен в той части распавшейся церкви, которая не нарушила соборной традиции и не запятнала себя раскольничеством. Разумеется, таковой Хомяков считает православную церковь, которая «после отпадения многих расколов и Римского патриаршества сохранилась в епархиях и патриаршествах Греческих» [76, 26].

### КАНАЛАНЦОО НАПРАВЛЕННОСТЬ УЧЕНИЯ

Хомяков пишет о церкви как о высшей степени организации, по отношению к которой общество и общественность выступают как внутренние части целого. В данном случае автор не оригинален и не выходит за рамки теологических построений, согласно которым мир дольний, включающий в себя общественную организацию, есть зманация мира горнего. Философ довольно часто обращается к попятиям, раскрышаюцим содержание общественной жизни, однако, по понятным причинам, никогда не заостряет на них внимание. Мы же, реконструируя его учение, напротив, обращаемся в первую очередь именно к этой части его творчества.

Содержательная сторона теории Хомякова состоит в том, что он четко определил отличительную черту западного общества — его множественность и разобщенность. Он пишет о «размножении новых сект, обилии политических агитаций, народных движений, распрей и союзов с кабинетами...» [76, 56]. Автор косвенно подводит своего читателя к осознанию наличия социальной структуры. Он видит в социальном многообразии латинства отрицательную сторону человеческого общежития. А эталоном общественной организации является для него недифференцированное социальное единство, этот споеобразный аналог единства церковного. По отношению к теории Хомякова можно употребить понятие «недифференцированное единство». Оно отражает состояние социальной действительности, характеризуемое рядом черт: наличие социальной целостности; наличие единого объединяющего начала; отсутствие внутренией общественной борьбы; отсутствие текучести и изменчивости форм государственного правления; отсутствие политической многопартийности; наличие общественного сознания, для которого социальное деление не является принципиально значимым.

Хомяков рассматривал общественную организацию по аналогии с церковной, из чего можно сделать вывод о явной несоциологичности автора. Условия возникновения науки социологии предполагали наличие уже сформированиейся социальной дифференциации, обнаружить и исследовать последствия которой должна была новая общественная наука. В наиболее развитых западноевропейских государствах, таких как Англия, Франция, Нидерланды, после ряда буржуазных революций и периода активного развития капитализма такие условия появились, но для России первой половины XIX в. о них еще рано было говорить. Социальная структура общества соответствовала состоянню инэкого хозяйственного развития, разделение происходило по сословным, арханческим признакам. Стремление философа к единству отражало фактическое состояние русского общества в его социологическом срезе.

Интересно сравнить взгляды Хомякова с теорией родоначальника социологии Огюста Конта (1798—1857). Годы их жизни и творчества практически совпадают. Оба они явились основателями теоретических течений, хоти и диаметрально противоположных. Коит дал начало социологии — науке, предназначенной объяснить создание сложносоставного конструктива общества в процессе своего развития, или, согласно терминологии Конта, «в ходе прогресса». Для осуществления этой цели социология опиралась на свои специфические методы исследования, схожие в целом с методями естественных наук. Хомяков в России заложил основы социально-философской методологии, принципиальной чертой которой явилось отрицание дифференциации социального пространства. Продолжая сравнение, обратим винмание еще на одну деталь. Хомяков, хотя и негативно, рассматривал сферу общественной структуры, в то время как у Конта акцент был сделан на общественном развитии, социальной динамике, прогрессе. Элементы структуры Конт отразил в теории социальной статики, где ему потребовалось прибегнуть к понятию гармонии. Гармонизации у французского философа подлежат противоположности: индивидуальные устремления личности, мужское и женское начало в семье, общественные интересы и интересы власти в государстве. Русский философ, изначально отрицавший социальную дифференциацию, был свободен от необходимости гармонизировать противоположности.

Экстраноляция религиозной концепции на общественное устройство приводила Хомякова к некоторым противоречиям. С одной стороны, он вынужден был констатировать высокий уровень европейского
просвещения и признавать, что «в продолжение веков Запад совершил
великие дела», однако с другой — напоминал, что последний двигался
в своем развитии ложным путем церковной и общественной разобщенности. Для разрешения противоречия Хомяков подчеркивает, что положительные результаты развития есть следствие христианства или той
части его созидательной эпергии, которая была аккумулирована еще до
разделения церкви. При этом подразуменалось, что запас конструктивной эпергии подощел к концу и если не произойдет объединения христианской церкви, то внутренный общественный разлад окончательно
погубит западное христианство, а вместе с инм и его общественную организацию.

### ЛИЧНОСТЬ 1 ОБЩЕСТВО

Положительная теория личности у Хомякова отсутствует. Для него отдельная личность — это «совершенное бессилие», «внутренний непримиримый разлад». Личность тонет в общественности, она отрицается в пользу общества, и это также объясняется его религнозной концепцией: «...войдите в протестантский храм, не в совершенном ли одиночестве стоит в нем молящийся? ...Войдите в Римский храм. Молитна клюдого сливается ли в одну общую молитву? Голос хора есть ли выражение мысли всех? Нет, и здесь человек остается одиноким перед молитвою... Мы (православные. — С. М.) молимся потому, что не можем не молиться, и эта молитва всех о каждом и каждого о всех» [76, 120]. Хомяков отдает предпочтение общественному перед яндивиду-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Метод научного исследования, заключаницийся в распространении выподон, полученных на наблюдения над одной частью явлении на другую его часть.

альным. Он полагает, что данное соотношение свойственно для России в силу целостности, которую несет православная церковь.

Мыслитель создал печальный прецедент игнорирования личности в русской социально-философской мысли. Из рассматриваемых в данной работе концепций русских философов безоговорочно признавали приоритет личности и ставили ее в основание социальной теории только Бердяев и Чичерии. Прочне авторы либо отрицали ее значение в обществе, подобно Хомякову, либо выстранвали паллиативные (от лат. рашает — имеющий характер полумеры) конструкции.

А. С. Хомякова следует отнести к наиболее широкому, почвенническому направлению в русской социально-философской мысли. Он отстанвает миение о самобытности русского народа, противопоставляет его европейцам, при этом основной акцент автор делает на православне. Национальная самобытность не является результатом труда, но следствием принятой веры. В известном смысле почвенничество философа не требует от народа как посителя социальных ценностей никаких затрат, снязанных с организаторской, производственной, политической и иными цидами деятельности. Хомяков в определенной степени способствовал распространению социального инфантилизма, возлагая надежду на самобытность и православие.

Необходимо обратить внимание на некоторую особенность этой теории. Несмотря на то что православие сыграло решающую роль в органивации общественного устройства в России, философ практически не обращается к правственной стороне русского народа. Он лишь четко отслеживает различие между общественным бытом европейских стран и бытом русского народа, отдавая предпочтение последнему. Пренмущества русского быта заключаются в простоте и естественности общения, в отсутствии формализованных государственных, имущественных и правовых процедур.

Хомяков не является социологом ни по методу исследования, ни по той синтетической парадигме, которая исходила из аналогии церковного соборного единства. По объекту наблюдения и особенно по тем целям, которые преследовались в процессе данного исследования, его можно определить как первого отечественного социального мыслителя, во многом определившего ход развития русской социальной мысли в одном из его теоретических направлений.



# И. В. Киреевский

Западный человек раздробляет свою жизнь на отдельные стремления: в одном углу его сердца живет религиозное чувство, в другом, отдельно — силы разума, в третьем стремление к успехам.

Н. В. Кыргевский

Иван Васильевич Киреевский (1806—1856) родился в Москве в семье, принадлежащей к старинному дворянскому роду. Его отец был известен всей Москве как ярый противник французских энциклопедистов, сжегший в порыве ненависти книги Вольтера. Семейное предание сохранило воспоминание о том, как семилетний Иван, уже тогда обнаруживавший немалые таланты, обыгрывал и шахматы пленного французского генерала. С конца 20-х гг. он посещал в Московском университете лекции профессора философии М. Г. Павлова. В 1830 г. Киреевский отправился в Германию изучать философию, где лично встречался с Шеллингом, имевшим, как известно, огромное влияние на русскую философскую мысль середины XIX в. С 1845 г. Киреевский служил в журнале «Москвитянии», затем стал его редактором. Журнал трижды закрывался по причине его строитивого характера. В 1852 г. за статью «О характере просвещения в Европе и отношении его к просвещению в России» он был отдан под надвор полиции. Из этого щекотливого положения ему помог выйти его дядя по материнской линии поэт В. А. Жуковский — воспитатель и наставник будущего императора Александра II. Последние годы он жил в Оптиной пустыни, где работал над «Курсом философии». Он был близок монашеской братии, занимался переводом писаний Отцов церкви, его жена была духовной дочерью Серафима Саровского. Киреевский оставил после себя ряд работ, однако главные его труды так и не были закончены, так как он рано умер от холеры.

Среди старших славянофилов Киреевскому принадлежит роль философского лидера. Эту особенность отмечают историк русской философии В. В. Зеньковский, а также исследователь его работ П. Виноградов [26]. Спорным остается вопрос об идейном лидерстве в среде славянофилов: Хомяков или Киреевский. По этому поводу существуют различные мнения, однако, на наш взгляд, верным будет оставить первенство за Хомяковым по той причине, что в социальном восприятии принцип философичности уступал по значимости аргументам веры. Для русского общественного сознания того периода были гораздо ближе и более понятны теологические споры и конфессиональные претепзии, чем рационализированияя логистика философского дискурса (от лат. discursus — рассуждение).

### КРИТИКА НАЧАЛ ЗАПАДНОГО ОБЩЕСТВА

Называя Киреевского философским лидером, надо помнить, что его взгляды сформировались под влиянием идей классика немецкой идеалистической философии — Шеллинга. Однако должного пиетета и строгой приверженности классической теории, которых следовало бы ожидать от такого общения, мы в его работах не находим. Напротив, Киреевский очень скоро освободился от зависимости и явил своим творчеством прецедент жесткой критики западной философии именно по отношению к той ее части, которая, начиная с Декарта, определяла все ее существо.

Начало критического разбора обращено к принципу философского рационализма: «Не мыслители западные убедились в односторонности логического разума, но сам логический разум Европы, достигнув высшей степени своего развития, дошел до сознания своей ограниченности ...его умозрительное сцепление выводных понятий требует оснований, почерпнутых из других источников познания» [34, 178]. Весь частный и общественный быт Запада, утверждает Кирсевский, проинкнут односторонним рационализмом. Ему соответствуют крайний индивидуализм, правовой формализм, хозяйственная разобщенность. Социальная, правовая, индивидуальная атомизированность есть следствие ментально доминирующей рассудочности. Западный человек обратился к разуму как к высшему арбитру, видя в нем залог успеха будущих общественных преобразований. Однако, по мнению русского мыслителя, очевидно, что, несмотря на видимые хозяйственные успехи. Европа несовершенна как цивилизация. В ее среде все более очевидны «чувства недовольства и безнадежности», причиной которых является обращение к «ложным источникам».

Объектами критики Киреевского выступают государственное устройство, земельные отношения, принципы законотворчества, образовательные учреждения, общественный быт. Аргументами в споре выступают соответственные образчики российского права, быта, образования, государственности, взятые как альтериативные варианты развития. В качестве подтверждения стоит привести весьма характерную цитату на работы «О характере просвещения Европы и о его отношении к просвещению России» (1852). Эта цитата состоит на одного предложения, написанного в едином порыве, и проникнута пафосом веры в возможности России.

«Христнанство проникало в умы западных народов через учение одной римской церкви, — в России оно зажигалось на светильниках всей церкви православной; богословие на Западе приняло характер рассудочной отвлеченности, в православном мире оно сохранило внутрешною целостность духа; там развитие сил разума, — вдесь стремление к их живой совокупности; там движение ума к истине посредством логического сцепления понятий, - здесь стремление к ней посредством внутреннего возвышения самосознания к сердечной целостности и средоточню разума; там искание наружного, мертвого единства. здесь стремление к внутреннему, живому; там церковь смешалась с государством, соединив духовную власть со светской и сливая духовное и мирское значение в одно устройство смещанного характера, — в России она оставалась не смещанною с мирскими целями и устройством; там схоластические и юридические университеты, — в Древией России молитвенные монастыри, сосредоточившие в себе высшее знание; там рассудочное и школьное изучение высших истин, - здесь стремление к их живому и целостному познаванию; там взаимное прорастание образованности языческой и христианской, — здесь постоянное стремление к очищению истины; там государственность из насилия завоевания, — здесь из естественного развития народного быта, проникнутого единством основного убеждения; там враждебная разграниченность сословий. — в Древней России их единодушная совокупность при естественной разновидности; там искусственная связь рыцарских ваконов с их принадлежностями составляет отдельное государство, адесь совокупное согласие всей земли духовно выражает неразделимое единство; там поземельная собственность — первое основание земельных отношений, — вдесь собственность только случайное выражение отношений личных; там законность формально-логическая, - здесь выходящая из быта; там наклонность права к справедливости внешней, здесь предпочтение внутренней; там юриспруденция стремится к логическому кодексу, — здесь вместо наружной связи формы с формой, ищет она внутренией связи и правомерного убеждения с убеждениями веры и быта; там ваконы исходят из искусственного господствующего мнения, — эдесь они рождаются естественно из быта; там улучшения совершались всегда насильственными переменами, — здесь стройным естественным возрастанием; там волнение духа, партий, - здесь незыблемость основного убеждения; там приход моды, — здесь крепость семейных и общественных связей; там щеголеватость роскови и искусственность жизни, — здесь красота жизненных потребностей и бодрость правственного мужества; там изпеженность мечтательности, -здесь здоровая целостность разумных сил; там внутренняя тревожность духа при рассудочной уверенности в своем нравственном совершенстве — у русского — глубокая тишина и спокойствие внутреннего самосознании при постоянной недоверчивости к себе и при неограниченной требовательности правственного усовершенствования; одним словом, там раздвоение духа, раздвоение мыслей, раздвоение наук, раздвоение государства, раздвоение сословий, раздвоение общества, раздвоение семейных прав и обяванностей, раздвоение нравственного и сердечного состояния, раздвоение всей совокупности и отдельных видов бытия человеческого, общественного и частного; — в России, напротив того, преимущественное стремление к целостности бытия внутреннего и внешнего, общественного и частного, умозрительного и житейского, искусственного и правственного» [34, 217-218].

Критика устройства западного общества исходит у Киреевского на критики философского рационализма, который в общественном сознании, по мнению автора, привел к раздробленности процессов общественной жизни и разрышу единой социальной ткани. Сохранение единого социального целого определяется спецификой народного сознания. Коль скоро мировидение русского человека построено на основах христианской философии, то от русского народа следует ожидать организацию общественного быта, не допускающего разобщенности интересов и поступков, полагает философ.

### РОССИЯ И ЕВРОПА

(постановка попроса)

Приведенная выше цитата имеет особое значение для всей русской социальной мысли. В ней отражается начало противопоставления России и Европы. Осознание их несхожести прослеживается уже у русского писателя-традиционалиста А. С. Шишкова (1754—1841) в его\_из-

TODY OROATKOHASI

вестной работе «Рассуждение о любии к отечеству» (1811), но философская рефлексия обнаруживается только у Киреевского.

Его рассуждения основываются на убеждении, согласно которому в основе русского быта и общественного устройства находится миропонимание, базирующесся на началах православия и заимствованное у Отцов Восточной церкви. Благодаря им русское общественное сознание пренебрегало рациональным обособлением индинидуальных начал, в нем внутренняя сущность вещей брала верх над наружной рассудочностью.

Следует заметить, что, несмотря на критический характер теоретизирования, сам методологический подход его вполне пписывался в рамки философского рационализма. Крятикуя основы западной социальной организации, русский мыслитель прибегал к методологии, выработанной все тем же западным просвещением.

Цели критики Киреевского надо видеть в стремлении доказать возможности отечественного просвещения, а вместе с ним и будущность России. Он не подвергает сомнению ни уровень западного развития, ни его очевидный приоритет. Он лишь показывает, что в основе европейского просвещения находится ограниченная по своему характеру рассудочная деятельность, в то время как отечественное просвещение определяется сердечной целостностью и духовной полнотой, приводящими ее быт и общественную организацию к иным, более возвышенным ценностям.

Из всех славянофилов И. В. Киреевский в большей степени уделил вимание социальной организации и устройству общества. Сознательно вступая в полемику с представителями западных теорий, он выпужден был обращаться к проблемам государственности, землепользования, права, семейных отношений, образования, быта, хозяйства, хоти
бы даже в аспекте сравнения их. Тем самым им была очерчена социально значимая проблематика. Философ ограничился только ее констатацией, и это понитно, ибо любой из указапных социальных институтов,
прежде чем подвергнуться социально-философской рефлексии, должен
быть выделен из общественного целого. Но именно этого Киреевский
делать не желал, так как в этом случае он последовал бы методу рациопального анализа, критика которого составляла суть его учения. Он
настаивает на духовной целостности и сердечной полноте, но, как известно, на этих категориях возможен только социальный синтез.

Киреевский был первым из русских социальных мыслителей, кто использовал философию в качестве основы для критики западного общественного устройства.



# К. С. Аксаков

Анчиность в русской общине не подавлена, но только лишена своего буйства, исключительности, эгоняма ...личность поглощена в общине только своей эгонестической стороной, но свободил в ней, как в хоре.

К. С. Аксаков

Константин Сергеевич Аксаков (1817—1860) родился в семье писателя С. Т. Аксакова. В 1835 г. он окончил историко-филологический факультет Московского университета. В юности, увлекцись Гегелем, будущий философ принял участие в деятельности кружка западника Н. В. Станкевича. Однако в начале 1840 г. Аксаков сблизился с А. С. Хомяковым и вскоре стал одним из самых видных славянофилов, сохрания при этом принязанность к немецкой философии и в особенности к Гегелю. По восномнианиям Б. Н. Чичерина, он был убежден, что русский народ имеет преимущества перед всеми другими в вопросе нонимания философии Гегеля, так как обладает впутренним духовным простором, готовым для самопознания Абсолютного Духа.

Аксаков являлся наиболее убежденным из старших славянофилов. Он был единственным, кто вполне верил в преимущество русского политического устройства по сравнению с европейским. С определенной степенью условности его можно назвать политическим лидером славинофилов. Основные его работы были посвящены анализу государственного устройства допетровской Руси и критике современной ему государственной системы.

### «ЗАПИСКА» АЛЕКСАНДРУ II

По восшествии на престол император Александр II, предчувствуя необходимость реформирования, обратился к представителям высших кругов интеллектуальной России с просьбой представить ему на суд различного рода проекты, в которых бы высказывались суждения отпосительно перспектив будущего развитии империи. Среди прочих документов особо выделялись — «Записка о внутрением состоянии России» и «Дополнения» к ней, представленияе К. С. Аксаковым в 1855 г. [1].

В целом «Записка» представляла собой развернутую концепцию исторического развития России так, как пидели ее славянофилы. Она была посвящена главным образом истории и в меньшей степени была ориентирована на радикальные преобразования в настоящем и будущем.

Основная мысль Аксакова заключается в необходимости разграничения государства земского и бюрократического. Под первым он понимает традиционное государственное устройство допетровской России, под вторым — существующий тип государства, который был создан стараниями Петра I и его преемников.

### ГОСУДАРСТВО ЗЕМСКОЕ

Рассуждения Аксакова базируются на идее о негосударственности русского народа. В качестве аргументов он приводит примеры призвания Рюрика, подчинения Новгорода Москве, организации ополчения Мишина и Пожарского. Во всей русской истории, по его мнению, нет ни одной серьезной попытки народа принять участие в государственном управлении, за исключением незначительных и весьма краткосрочных прецедентов по времена царствования Ивана IV и Анны Иоанновны. Негосударственность объясняется политической индифферентностью народа. Так, например, раскольники в период максимального гонения на них, скрываясь от всесильного государства в лесных скитах, никогда не сопровождали свои действия политическими требованиями. Не желая государствовать, народ предоставляет власть правительству, руководствуясь библейской заповедью: «Кесарю кесарево».

Аксаков разделяет совокупность всего жизненного пространства на две составляющие: на «землю» и на «государство». В «земле» общественное устройство не политизировано, тут народ живет по правственным принципам: «Мир Божий внутри нас есть». В «государстве», напротив, господствует принцип власти и отгого в нем нет места сокровенному. «Земля» и «государство» совпадают территорнально, по политически и социально они разделены. «Земля» состоит из народа, который добровольно отказался от власти, но сохраныл за собой правственную целостность и свободу духа, «государство» же состоит из представителей царской власти. В отношениях «земли» и «государства» в качестве

руководящего, по мнению философа, должен быть принцип невмешательства. У «земли» существует право мнения, у «государства» право действия. Народ говорит правителю: «Делай как тебе угодно, но наше мнение таково». В результате происходит разделение: «земля» не стесняет действия «государства», а «государство» не стесняет мнения «земли». В тандеме «земля» — «государство» главную, значимую роль играет «земля». «Государство» существует для «земли», в его обязанность входит защита народа.

Таким образом, государственная власть может быть только монархической, ибо любая другая власть предполагает участие народа в управлении государством, что означает нарушение исходного постулата о иегосударственности русского народа и невмещательстве его во власть.

Земское государство, по мнению Аксакова, является естественной формой общежития, выработанной русским народом и соответствующей его духовным качествам.

### ГОСУДАРСТВО БЮРОКРАТИЧЕСКОЕ

В противоположность земскому государству бюрократическое государство представляет собой реализацию принципа власти, причем гипертрофированного и абсолютизированного. В нем паритет «земли» и «государства» нарушается, земство подчиняется государству.

В ізстории Россін такое изменение произоціло в начале XVIII в. и было связано с деятельностью Петра І. Не будучи казенным человеком, он тем не менее насаждал казенцину. Петр І уничтожил старый тип русского земского государства и заменил его полицейским. Он нарушил традиционную связь правителей и народа, введя институт чиновников. Бюрократическая лестница, поднимаясь вверх, упиралась в трон. Таким образом царь становился главным чиновником, а следовательно, и формально ответственным лицом за все издержки политической системы. Аксаков постоянно сокрушается по поводу потери чистоты царской власти и «ввержения ее в повседневную сутолоку низменной обыденности». Он отмечает, что нигде в мире правительство не накладывало на себя такой обузы «исправлять и переисправлять уже сделанное».

«Разрушительное дело Петра I» продолжила Екатерина II, полагает философ. Она упорядочила хаос, несколько умерила жесткость государственной опеки, но зато ввела начала сословности. Проводимая ею политика-покровительства привела к усилению тепдендии децентрализации, что в условиях крепостиичества оберпулось для России ростом самоуправства. Окончательное становление бюрократического государства, по мнению Аксакова, произошло в царствование Александра I. Благодаря его личному участию, а также стараниями его ближайших единомышленников — реформаторов В. П. Кочубея и М. М. Сперанского — Россия перешла к системе административной опеки. Эти фавориты с необычайным рвением и поспешностью, но без должной критичности скопировали тип государственного правления с наполеоновской Франции, В результате сложилась ситуация фатальной «бюрократической непроходимости». С одной стороны, контроль министерств распространялся на любое, даже самое незначительное действие, но, с другой стороны, реальная власть простиралась не далее центральных губерний.

Административная опека сковывала естественную жизнь земства, держала ее «на поводьях» и, возможно, окончательно разрушила бы общественный строй. «Если бы идеалы Петра и учредителей министерств были бы осуществлены вполне, то жизнь была бы разрушена» [1, 11], если бы все тысячи статей на 15-томного Свода законов Российской империи в точности исполнялись, то народ бежал бы в Азию, в степь, полагает Аксаков. В этой тяжелой ситуации Россию спасла ее природная неорганизованность и неторопливость. В большинстве своем администрация была пассивна, не проникнута духом петровских преобразований, ленива и инертна. «В тамбовской глуши, — пишет Аксаков, два-три чиновника пьяниц, да десять солдат-инвалидов, вот и все верховные благодетели».

Отличительными чертами бюрократического государства, по мненяю мыслителя, являются: узурпация власти чиновниками; передача самодержцу функций верховного чиновника и отождествление его самого с ними, а не с народом; активизация политической борьбы. Однако сущностное отличие его от земского государства заключается в том, что оно возникло неестественным путем. В его основе — рационализм, заимствованный в иной ментальной среде. Он не соответствует ни исторической, ни политической, ни социальной традиции России, полагает философ.

### ВЗГЛЯД НА ПОЛИТИЧЕСКУЮ ИСТОРИЮ РОССИИ

Аксаков убежден, что лавры, венчающие деятельность Петра I по вхождению России в мировой исторический процесс, иезаслуженны. Факты показывают, что еще отец его, Алексей Михайлович, предпринимал активные попытки сближения с европейской культурой. Он усиана дипломатические контакты с Европой, при нем были построены первые корабли, его бояре были образованными людьми. В 1687 г. в Москве было открыто первое высшее общеобразовательное учебное заведение — Славяно-греко-латинская академия. Просвещение начало свое поступательное движение по России, притом не нарушалась основа русского быта и русского миропонимания. Признаки европейской цивилизованности гармонично вписывались в национальный общественно-политический лаидшафт. Весь вопрос заключался во времени и темпах. Петр I со свойственной ему экспрессивностью нарушил последнее условие, подстегнул исспешный процесс адаптации. Он начал с внешних и, к несчастью, вторичных признаков европейской цивилизации. Он занялся реформированием тех институтов, которые являлись следствием длительного внутреннего развития западноевропейской культуры. В результате его действия привели к некоторым положительным сдвигам, особенно в области создания империи, однако ценой этих успехов стало нарушение внутренней общественной гармонии. Единое русское общество распалось в бюрократическом государстве на обособленные сослошые группы, если и не прямо враждующие, но явно не понимающие друг друга.

### ПУТИ СОЦИАЛЬНОГО И ПОЛИТИЧЕСКОГО ИСЦЕЛЕНИЯ

Политическая теория Аксакова ставила его в двойственное положение. С одной стороны, он рассматривает самодержавие как единственную приемлемую форму государственной власти для России, но с другой стороны, он отвергает ее в том варианте, который реализуется вот уже на протяжении полутора веков. Он враждебен административной субординации и бюрократической иерархии, он не признает абсолютного самодержавия, оставляя право решающего мнения за «землей». Наконец, он высказывает вполне либеральные взгляды на будущее политическое устройство.

В идеале он видит Россию как самоуправалнощееся государство во главе с самодержцем. Такая система наиболее проста, прозрачна и национально выдержана. Власть возвращается в свои истинные пределы — паритетное невмещательство, а «земля», напротив, расширяет свои общественные полномочия. Таким образом, она не только имеет мнение, но обладает возможностью его выразить и реализовать. Акса-

ков рекомендует Александру II обратиться к общественному мнению, причем выражает это в либеральной терминологии. Он подчеркивает необходимость свободы общественного мнения, свободы слова. Он отмечает, что она является неотъемлемым правом человека. «Свобода слова возвышает человека правствению, высвечивает неправедные дела, указывает на многие полезные меры, дает толчок в иных мелких сферах деятельности», — утверждает философ.

Свобода слова реализуется в общественном мнении, для этого последнее должно быть выражено, озвучено в некоем определенном государственном органе. Традиционный вариант Земского собора не подходит, так как в нем невозможно услышать ни голоса земли, ни четкого сословного мнении, ибо бюрократическое государство изменило их качества. «Теперь, — пишет Аксаков, — дворяне числятся чиновниками, купцы подражают дворянам, мещане — бледное подобие купцов, а крестьяне вовсе удалены от государственной жизнии». Взамен Земского собора он предлагает проводить посословные собрании для решения частных вопросов хозяйственной жизни и именно в их ведение отдать полномочия местного самоуправления. Этим самым, по его мнению, естественный ход общественной жизни будет посстановлен.

В рамках славянофильства К. С. Аксаков предпринил попытку анализа политического устройства общества. Согласно его взглядам, государственное устройство есть аналог общинной организации. Он предлагал на государственном уровне учредить де-юре (от лат. de jure — юридически) то, что де-факто (от лат. de facto — фактически) всегда существовало в общинной крестьянской среде. Именно посредством общего мнения на крестьянском сходе решались жизненно важные вопросы: паевые переделы земли, общинные работы, выплата податей, рекрутские повишности и т. д.

Реализация его плана была нереальна, равно как попытка сведения всей государственной жизни к обыденности общинного существования. Аксаков выносит свои обвинения, основываясь на здравой критике, однако его политическая теория обращена всиять, оптимальная организация русского общества осталась в истории, в прошлом. В дополнение к известной «Записке» он проводит мысль о том, что былое единство народа и власти нарушено не народом, а правительством, народ не виповен, и в этой ситуации он благоразумно снимает с себя всякую ответственность.

# Глана 2 ПОЗДНИЕ СЛАВЯНОФИЛЫ



# Н. Я. Данилевский

Православие, славянство и крестьянский надел, то ость правственный, политический и экономический идеал... не может не сделаться символом победы.

Н. Я. Данилевский

Николай Яковлевич Данилевский (1822—1885) родился в генеральской семье. В 1842 г. он окончил Царскосельский лицей, затем учился в Санкт-Петербургском университете на естественнонаучном отделении (1843—1848). В молодости, будучи приверженцем учения Фурье, он примкнул к петрашевцам, за что был арестован и провел 100 дней в Петропанлонской крепости. Но позже Данилевский был полностью оправдан и выпущен на свободу с мотивировкой непричастности к политической деятельности организации.

Его профессиональная работа была связана с вопросами использонания рыбных ресурсов России, разработанное им законодательство в этой области действовало вплоть до начала XX в. В широких научных кругах он был известен как естествоиспытатель, правовед, эконолист и лингвист, его перу принадлежит фундаментальная работа «Дарвинизм. Критическое исследование» (1885—1889). Но наибольшую известность он получил благодаря труду «Россия и Европа».

### «РОССИЯ И ЕВРОПА»

В 1869 г. в периодическом издании «Заря» Данилевский публикует несколько публицистических статей на тему взаимоотношений России и Европы. Лейтмотивом их были вопросы: почему Европа враждебна России? является ли Россия Европой? Статьи нашли общественный отклик. Ф. М. Достоевский, находившийся тогда в Лозание, вспоминал впоследствии, как с нетерпением ждал очередного номера журнала и специально ходил за ним на почту. Популярность и актуальность темы для русского читателя способствовали совданию фундаментального труда «Россия и Европа», который был впервые опубликован в 1871 г. Работа Данилевского нисла огромный успех и переиздавалась в дореволюционной России неоднократно (5-е издание было осуществлено в 1895 г.), что само по себе беспрецедентно. После 1917 г. очередное переиздание было осуществлено только в 1991 г.

«Россия и Европа» — многоплановое произведение. Его содержание четко разделяется на три смысловые части или пласта. Это полемико-публицистический пласт, отраженный в первых трех главах: социально-теоретический (или социологический) пласт и политико-националистический (или панславистский) пласт. Первый из них поднимает
старую славянофильскую проблему отношений России и Запада, второй содержит учение о культурно-исторических типах, снискавшее автору мировую известность, в третьем делается попытка доказать необходимость и возможность осуществления славянского культурно-исторического типа. Эти части неравнозначны по научно-теоретическому
значению. Наибольший интерес представляет собой второй, социоло-

### ПОЛЕМИКО-ПУБЛИЦИСТИЧЕСКИЙ ПЛАСТ

«Почему Европа враждебна России? — в полемическом запале задает вопрос Данилевский. — Быть может, она проводит завоевательную политику и тем самым пугает европейские державы?» Нет, отвечает автор. Анализ исторических фактов показывает, что племена чудь, меря, весь, мордва были ассимилированы мирно; территория нынешней Ингерманландии¹ со времен Ярослава Мудрого являлась Русской землей; колонизация Сибири произошла мирно, с согласия аборигенных князьков; земли, отошедшие после разделов Польши, ранее принадлежали России; Финляндия до присоединения к России не жила исторической жизнью, следовательно, ее колонизация была правомочна; завоевание Кавказа, наделавшее столько шума в Европе, было менее значимо, чем присоединение Польши; многочисленные войны Павла I и Александра I и вовсе велись в интересах самой Европы; единственно, с чем мож-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> От швед. — Imgermanland — одно из названий Ижорской земли (историческое название в XII—XVIII вв.), территории, населенной ижорой, по берегам Невы и юго-западному Приладономо.

по согласиться, отмечает философ, что территории Бессарабии и Крыма были присоединены насильно и вопреки желанию местного населения, однако там были враги России, и иного выхода у нее просто не было. Далее Двнилевский делает вывод: «Состав Русского государства, войны, которые оно вело, цели, которые преследовало, — все показывает, что России не честолюбивая, не завоевательная держава, что в новейший период своей истории она большей частью жертвовала своими очевиднейшими выгодами» [29, 43].

Есть иной аргумент у недругов России, продолжает автор, утверждающих, что она является гасительницей свободы. Именю Россия всякий раз силой оружия подавляла революции в Европе. Данилевский этому суждению противопоставляет свои контраргументы. До Великой французской революции (1789—1794), отмечает он, такой проблемы не существовало вовсе, и Россия не утрожала либеральным завоеваниям европейской культуры. После Французской революции русские войска во главе с Суворовым действительно находились в Европе, однако же весьма недолго и, главное, по требованию европейских монархов, напутанных бунтом третьего сословия. Что же касается послереволюционного периода, то в ходе Венского конгресса (1814—1815), решавшего судьбу поверженной Франции, не кто иной, как Александр I высказывал мнение о конституционной форме правления. Однако стараниями все тех же европейцев Меттеринха и Талейрана во Франции была реставрирована монархия.

«В чем же причина взаимной вражды, может быть, Европа просто не знаст Россию?» — задает риторический вопрос Данилевский, на который дает отрицательный ответ. «Почему же Европа, которая все знает от санскритского языка до врокезских наречий, от законов движения сложных систем звезд до строения микроскопических организмов, не знает одной только России? ... Европа не знает потому, что не хочет знать, или, лучше сказать, знает так, как знать хочет, то есть, как соответствует ее предвзятым мнениям, страстям, гордости, ненависти и презрению» [29, 43]. Он уверен, что Европа не захочет знать Россию до тех пор, пока последияя сохраняет в себе национальное ядро, которое не может быть ассимилировано европейской культурой, «исторический инстинкт» не позволяет этого Европе, отмечает философ.

Анализ взаимоотношений России и Европы приводит его к мысли: является ли Россия Европой? Данный вопрос имеет принципиальное значение. Если Россия — часть Европы, то она обречена на проведение европейской культурной политики: распространение просвещения и христианства далее на Восток. Если же России не принадлежит Европе, то она свободна в выборе собственной культурной политики.

Данилевский переводит решение вопроса в методологическую плоскость. Он понимает, что его принципнальное решение лежит в области методологии. Если в основу типологии положить географический принцип, то Россию в равной степени можно причислить как к Европе, так и к не Европе. Если за основу типологии взять религиозный принцип, то Россию следует отнести к родственной ей по христианству Европе. Но если в основание типологии положить культурно-исторический принцип, то родственных связей с Европой не обнаружится. Россия не имела ни общих корней с империей Карла Великого, ни борьбы средневековых городов с феодалами, ни европейской Реформации, ни схоластики, ии романской культуры, ни готического искусства, одним словом, имчето из того, что составляет суть современной европейской цивилизации.

Одновременно возникают вопросы еще более общего плана. Как европейская цивилизация относится к общечеловеческой? Тождественны ли они, верио ли, что Европа уже выработала окончательные формы человеческой культуры. Эта проблематика была поднята Данилевским в первой смысловой части работы. На ее примере интересно проследить процесс развития идей философа. Начиная с неглубокого политического анализа и амбициозного утверждения «друзей у России нет», он приходит к необходимости теоретического обоснования сущностных оснований человеческой цивилизации. В этом восхождении от конкретюго к абстрактному он руководствуется не сугубо научными, отплеченвыми и политически неангажированными мотивациями, а стремлением эсмыслить культурно-историческое развитие России и обосновать ее место в мировом процессе. Он не может примириться с второстепенной ролью России: «Тысячу лет строиться, обливаться потом и кровью и составить государство в восемьдесят миллионов, для того чтобы потчевать европейской цивнаизацией пять наи шесть миллионов кокандских, бухарских и хивинских оборванцев... нечего сказать, завидная роль...» [29, 63].

Данная часть работы представляет интерес с точки зрения постановки проблемы. Амбициозная и порой натяпутая аргументация Данилевского была сфокусирована в единой точке и направлена на масштабную цель поиска смысла и места России в мировом культурно-историческом процессе. Заслуга философа заключается в том, что он не остановился на публицистическом уровне, поступи он таким образом и его имя потерялось бы среди массы славянофильствующих мыслителей, однако он пошел далее.

### социально-ТЕОРЕТИЧЕСКИЙ FIAACT

центристской методологии истории

С выходом «Философии истории» (1841) Гегеля Критика европо- в Европе утверждается идея европоцентризми. Согласно ей, истории развития человечества должна быть представлена как преемственность древнего мира, античности, средневековья и нового времеии. Глядя на этот перечень исторических эпох, ста-

повится очевидным, что, за исключением периода древней истории, все последующее развитие происходило на довольно ограниченной территории Западной и Центральной Европы.

С точки эрения европоцентризма, мировая цивилизация тождественна европейской. Все существенные процессы, имеющие значение для мировой истории, берут начало в Европе, а затем распространяются далее по миру. Таким образом, сторонники европоцентризма утверждают, что Европа есть деятельное и преобразующее начало, в то время как прочий мир — страдательное и пассивное.

Данилевский подвергает сомнению идею европоцентризма. Прежде всего, он не уперен в правильности подразделения истории на древщою, среднюю и новую. В доказательство этого он приводит аргументы методологического свойства. Философ замечает, что законы типологизации требуют соблюдения правил о пропорциональности системных признаков в единой типологии. Если принятое подразделение истории верио, то явления одного порядка должны быть схожи, однако этого как раз и не наблюдается. Так, Перикл и фараоны принадлежат к одной ячейке в исторической систематизации, хотя они не были современниками, а Людовик XI и султан Баязид — к разным, несмотря на то что таковыми являлись. Другим веским аргументом, по мнению Даинлевского, выступает факт отсутствия в мировой истории события, которое было бы принято всеми народами за единую точку отсчета. Это относится, прежде всего, к явлению Хрисча, не замеченному и не зафиксированному ни в Индии, ни в Китае, несмотря на наличие огромного количества местных письменных источников того времени. И наконец, последний аргумент Данилевского. Он состоит в том, что сравнение Европы и, например, Китая не всегда идет в пользу первой. Есть области культуры и хозийства, в которых внесистемный Китай далеко обходит просвещенную Европу.

Теория культурноисторических Данилевский отвергает идею европоцентрияма с его однонаправлениям вектором ципилизационного развития по той причине, что в ее рамках иет места для России.

типов

Вместо нее он выдвигает принципиально новую концепцию циклического развития ципилизаций,

названичю теорией культурно-исторических типов. Культурно-историческими типами Данилевский называет отдельные или локальные цивилизации. История человеческого общества знает 12 культурно-исторических типов. Десять из них либо прожили отведенный им срок и смогли осуществить себи в истории, либо продолжают адравствовать поньше, в то время как два других преждевременно исчезли с исторической арены, не раскрыв полностью всего своего содержания и не реализовавшись в зировой истории. Все двенадцать культурно-исторических типов или локальных ципилизаций относятся к «положительным деятелям человечества», так как именно в их среде происходят значимые для истории события. Выстроенные в хронологическом порядке, они выглядят следующим образом: египетский; китайский; ассиро-вавилонофиликийский; видийский; иранский; еврейский; греческий; римский; ново-семитический или аравийский; германо-романский или епропейский; мексиканский; перуанский. Два последних погибли насильственной смертью. Германо-романский культурно-исторический тип объединяет современные государства Европы, наиболее развитые в экономическом отношении.

Помимо «положительных деятелей человечества», история знает «временно появляющихся феноменов, смущающих современников». К ним Данилевский относит гуппов, монголов, турок. Последние, «совершив свой разрушительный подвиг, помогили испустить дух борющимся со смертью цивилизациям и размеся их остатки, скрываются в прежнее инчтожество» [29, 92]. Это «отрицательные деятели человечества», они не определяют поступательного движения исторического процесса. Редко появляясь на исторической арене, они выполняют роль бича Божьего.

Наконец, есть еще племена, «которым не сундено ни зиндительного, ни разрушительного неличия, ни положительной, ни отрящательной исторической роли. Они составляют лишь этнографический материал» [29, 92]. К таковым относятся финские и другие племена, «имеющие еще меньшее значение».

В теории Данилевского мировая цивилизация выглядит совершенно иначе по сравнению с той, которая представлена в традиционной европоцентричной традиции. Во-первых, она представлена всей совокупностью известных нам локальных цивилизаций, а во-вторых, в ней не отдается предпочтення какой-либо одной линии развития, что характерно для европоцентризма. Полнота мировой цивилизации обеспечивается за счет множественности локальных цивилизаций, в нее входящих, причем отсутствие доминантного критерия предполагает ничем не ограниченное поле деятельности для дальнейшего продвижения вперед. У Гегеля степень развития человеческой общности пропорциональна степени свободы, у Маркса — уровню развития производительных сил. Обе векторные европоцентрические теории привязаны к узкому географическому пространству, так как только тут, в Европе, осуществлялись указанные разными авторами процессы. Данилевский не ищет ни социального, ни трансцендентального принципа, который можно положить в основание развития цивилизации. Он ограничивается констатацией множественности цивилизаций, следовательно, придерживается цивилизационного подхода в исследованни истории общества.

Теорию Данилевского называют циклической (в отличие от векторной), так как каждая из локальных цивилизаций полностью и независимо от других проходит весь цикл развития. Каждая цивилизация не воспринимает от предшествующих никаких положительных знаний и навыков. Все, что она выработала, является только ее заслугой и ее достоянием, иные ципилизации, следующие за ней, не могут воспользоваться накопленным положительным опытом.

Законы движения и развития культурноисторических типов Заявив о наличии множества культурно-исторических типов, Данилевский предпринял попытку найти общие законы движения и развития, объединяющие их всех. Таких законов он выделил пять. Главным из них (но не первым в перечие автора) надо признать закон, согласно которому начала цивилизации не могут быть переданы от одного типа к другому. Каждая цивилизация, утверждает Данилев-

ский, самостоятельно вырабатывает основы своего существования. Так, римская цивилизация, идущая в истории вслед за греческой и находящаяся с последней на одном географическом пространстве, инчего не заимствовала от нее. Равно как и германцы, разрушив Рим, не переняли его культуру, а англичане, колонивировав Индию, не смогли навязать ей свою.

Однако данные примеры не означают, что не происходит взаимодействия между культурно-историческими типами. Существуют, отмечает философ, несколько способов распространения цивилизаций. Это, во-первых, «пересадка» с одного места на другое, например, греческие колонии на Северном Причерноморье; по-вторых, культурная «прививка», подобная той, что произвел Цезарь кельтам; и, в-третьих, «внешнее почвенное удобрение на растительный организм», как, например, происходило в случае влияния Египта и Финикви на Грецию, Греции на Рим, Рима на германцев. Второй закон, по мнению Данилевского, заключается в том, что всякий культурно-исторический тип характеризуется отдельным языком или группой языков. Третий закон определяется тем фактором, что для зарождения цивилизации необходима изначальная политическая незанисимость. Согласно четвертому закону, цивилизация только тогда достигает максимума своего развития, когда наиболее полно представлена разнообразным этнографическим материалом. Наконец, пятый закон утверждает, что в ходе исторического развития локальная цивилизация проходит два этапа развития. Первый из них — скрытый, или этнографический, в нем провеходит закладка основ культурно-исторического типа, накопление сил для будущего раскрытия. Более всего первый этап характеризуется лингвистическими процессами спецификации языка. Так, один народы озабочены передачей временных оттенков речи, другие (например, славяне) — качеством действия. Некоторые как вспомогательный используют глагол «иметь», кто-то — глагол «быть». Второй этап развития Данилевский называет вным, или швилизационным, адесь культурно-исторический тип реализует себя в практической деятельности. Это может быть создание высочайшей культуры, как это было в Греции, строение государства, что отличало Рим, или религнозные искании евреев.

Метод исследования Апализ законов развития культурно-исторических типов указывает на близость автора к позитивистской методологии, в частности к биологизму, однако с элементами исторического анализа, лингвисти-

ки, этнографии. Некоторые законы, как, например, четвертый, явно декларированы. Они в большей степени ориентированы на оправдание идеи славянского культурно-исторического типа, чем соответствуют научной истине. Однако взятые в целом, они представляют собой достаточный массив научно аргументированных доказательств в пользу исходной теории.

Данилевский не смог четко и ясно расставить ак-Народное и общеценты в отношении общечеловеческих ценностей и
тех ценностных составных, которые были привнесены каждой локальной цивилизацией. По мнению
философа, каждый культурно-исторический тип привносит в мировую
цивилизацию нечто свое, особенное, несвойственное другим типам, и
тем самым увеличивает смысловое содержание последней.

Однако наряду с этим он заявляет о том, что «общечеловеческой цивилизации не существует и не может существовать, потому что это была бы только невозможная и вовсе не желательная неполнота» [29, 128]. Общечеловеческой цивилизации ист, продолжает Данилевский, в противном случае во всемирной истории можно было бы обнаружить тот первод и то место, где бы соединнансь в одно «греческое искусство, богатство фантазии Индии, живое религиозное познание евреев, государственное величие Рима». Поскольку такого нет, то можно говорить исключительно о совокупности культурно-исторических типов. Не сушествует и общечеловеческих задач, ибо «задача человечества состоит не в достижении какой-либо поставленной пели, а в том, чтобы в разанчные премена, в разных местах осуществить те потенциальные возможности, которые заложены в человеке» [29, 127]. Вместо понятия «общечеловеческая ципилизации», Данилевский употребляет термии «всечеловеческая» однако в действительности и к ней нельзя примкнуть, потому что это «педостижимый идеал, или, лучше сказать, идеал досунжимый последовательным или совместимым развитием всех культурно-исторических типов» [29, 128].

Проблема общечеловеческого в работе «Россия и Европа» спорна. Она вызвала большую дискуссию. В частности, В. С. Соловьев обратил на нее самое пристальное внимание. Вероятнее всего, для самого Данилевского было ясно, что его категоричность неуместна. Главе 6-й, в которой автор разбирает данный вопрос, предшествует эпиграф; «a + b > a — из любой алгебры». Однако естествоиспытатель Данилевский допустил непростительную источность, данное математическое пыражение верно только при условии: b ≥ 0.

Интересно, что для доказательства отсутствия общечеловеческой цивилизации он обратился к науке — наиболее общечеловеческой сфере социального бытия. Философ обращал внимавше на следующее. Во-первых, науки имеют национальный характер: «Наука может быть национальна ... наиболее национальный характер имеют науки общественные, так как тут и самый объект науки становится национальным» [29, 168]. Во-вторых, существует пропорциональный вклад в науку различных народов. Каждая наука имеет этапы развития: построение искусственных систем, эпоха частноэмпирических законов, эпоха общего рационального закона. Он рассматривает астрономию, химию, ботанику, зоологию, лингвистику, минералогию и другие науки. Он находит, что, например, в неорганической химии на первом этапе был немец, на втором — француз, на третьем — немец и француз, но в то же время «совершенно невероятно, чтобы дальнейшее развитие аналитической положительной науки о природе... было пренмущественной задачей славянского культурно-исторического типа» [29, 132—133]. Наконец, в-третьих, по мнению мыслителя, каждая локальная цивилизация «определяется совокупностью научных методов и приемов». Со смертью локальной цивилизации умирают характерные для национальной науки методы и приемы.

Для Данилевского наука национальна по характеру, по методам, по индивидуальному вкладу различных народов. Интернациональными являются только результаты науки: «Плоды науки суть действительно достояние всего человечества» [29, 68].

Теория прогресса соответствует идее циклических Прогресс шивилизаций. По мнению философа, «прогресс состоит не в том, чтобы всем идти в одном направления, а в том, чтобы все поле, составляющее поприще исторической деятельности человечества, исходить в разных направлениях» [29, 90]. Нет единого общечеловеческого процесса, характеризуемого постоянным увеличением какого-либо одного качества. В совокупности культурно-исторических типов древнегреческая цивилизации достигла вершины эстетизма, европейская цивилизация достигла вершии положительного знания, римская цивилизация создала превосходный государственный аппарат. Для того чтобы прогресс продолжался, другим культурно-историческим типам необходимо пачинать с новой точки и идти в новом направлении. Прогресс не касается общечеловеческой ципилизации. Он наблюдается только в рамках локальной ципилизации, когда она из скрытого этнографического состояния переходит в явный, цивилизационный. Прогресс — это процесс, который характеризуется созданием нового культурно-исторического типа, появлением на исторической арене народа, готового к выходу из исторического небытия и способного предъявить миру нечто такое, чего до него не существовало.

### ПОЛИТИКО-НАЦИОНАЛИСТИЧЕСКИЙ ПЛАСТ

Славянский культурноисторический тип Из теории Данилевского следует, что только тот народ, который сумел организовать свой культурноисторический тип, может считаться полноценным и полновесным в мировой истории. В противном случае его ожидает либо безвестная участь, либо растворение в другом культурно-историческом типе.

Россия пока не создала своего культурно-исторического типа и если не создаст, то послужит этнографическим материалом для более сильной германо-романской локальной цивилизации.

Проблема, по мнению автора, состояла в том, что славяне, и Россия в том числе, «имели несчастье явиться со своими требованиями в весьма неблагоприятное для таких притязаний время. Запад, Европа находятся в апогее своего цивилизационного величия» [29, 171]. Утверждение старших славянофилов о «загнивании» Запада верно лишь отчасти, полагает Данилевский. В тот период в пылу борьбы многие события представлялись с большим преувеличением. Спорящики ошибочно приняли процесс жизненного брожения за процесс гинения.

Вопрос заключается в том, что сможет ли Россия создать славянский культурно-исторический тип. Любая локальная цивилизация в активный этап своего существования реализует себя в каком-либо из четырех направлений. Например, сврейская цивилизация реализовалась в религиозной деятельности, греческая — в культурной деятельности, римская — в государственно-политической деятельности, германо-романская цивилизация реализует себя ныне в общественно-экономической сфере. Таким образом, сфер приложения сил всего четыре: религия, политика, хозяйство, культура. Все предыдущие цивилизации действовали в рамках одной, максимум двух областей. Онлософ заявляет о том, что Россия показала себя во всех четырех сферах одновременно как самобытная и оригинальная общность.

С познідни религии Россия представлена православием с его соборностью и высокой духовностью. В области политики она отличается ненасильственным присоединением земель с последующей ассимиляцией аборигенного населения и созданием самодержавной империи. В экономике ее сельскохозяйственное производство базируется на общинном типе ведения хозяйства с использованием общинного труда. В сфере культуры она представлена талантами Пушкина, Гоголя и других великих писателей, имеет богатый литературный язык. С точки эрения реализации внутренних ресурсов, Россия уже громко заявила о себс. Кроме того, она имеет богатый национальный состав, широкую этнографическую базу, что соответствует одному из требований. Она политически независима. Наконец, она совершению непохожа на соседиюю германо-романскую цивилизацию. У них различный психический строй, различная история развития, различное христианство.

Такім образом, по всем существенным параметрам Россия может построить свой культурно-исторический тип, и ей это необходимо в борьбе с Западом. Она практически уже построила свою цивилизацию. Однако для окончательного оформления и завершения этого процесса необходимо произвести некоторые политические действия: объединить все славянские народы (за исключением поляков, отошедших к латинству), а также неславянские этносы, исповедующие православие; отвоевать у турок Стамбул — бывший Константинополь, столицу Византийской империи и исторический центр православия; основать в отвоеванном Царьграде столицу нового славянского культурно-исторического типа.

Восточный вопрос. Практическая политика Данилевский рассматривает политическую борьбу Востока и Запада как единьй процесс, распространившийся на века. Он видит четыре этапа этого противостояния. Первый — от Филиппа (отца Александра Македонского) до Карла Великого, второй — от Карла Великого до Екатерины II,

ретий — от Екатерины II до первой Русско-турецкой войны ,1735—1739) и четвертый — от победы в Русско-турецкой войне до настоящего времени.

Окончательная победа над Турцией и возвращение Константинополя в лоно православия ознаменуют собой окончательное снятие восточного вопроса и вместе с тем тот искомый факт рождения славянского культурно-исторического типа. «Россия не иначе может занять достойное себя и Славянства место в истории, как стать главою особой, самостоятельной политической системы государства и служа противовесом Европе по всей ее общности и целостности» [29, 426]. Эта победа необходима как России, так и славянским народам: «...борьба с Западом — единственное спасительное средство как для излечения наших русских культурных недугов, так и для развития общеславянских симпатий, для поглощения ими мелких раздоров между разными славянскими племенами и направлениями» [29, 497]. Цели практической политики непосредственно согласуются с национальной идеей. Данилевский исходит из того утверждения, что «для всякого славянина: русского, чеха, серба, хорвата, словенца, булгара (желал бы прибавить и поляка), — после Бога и его святой Церкви, — идея славянства должна быть выше идей, выше свободы, выше науки, выше просвещения, выше всякого земного блага...» [29, 132]. Он заключает требованием: «...единственное полезное для славянства решение заключается в полном политическом освобождении всех славянских народов и в образовании всеславянского союза под гегемонией России» [29, 500].

Многоплановость труда «Россия и Европа» делает его оценку неодновначной. Выше отмечалось, что первый пласт не выходит за рамки славянофильской иден противопоставления России и Европы. Третий пласт имеет явную националистическую направленность. В этом отношении Н. Я. Данилевский может быть определен как европейский автор, апологет националистической идеи. Здесь он не оригинален, ибо история европейской общественно-политической мысли второй половины XIX в. знаст немало авторов, обосновывавших необходимость активной национальной политики. Это был первод формирования национальных государсти, колониальных захватов, становления империализма. Однако социологический пласт выделяет нашего автора из всех существующих теоретиков.

Идея циклических цивилизаций была обоснована вторично спустя 47 лет Оснальдом Шпенглером в работе «Закат Европы» (1918). Позже, уже в середине XX в., в этом же направлении развивалась творческая деятельность А. Тойнби и Л. Гумилева. Таким образом, Данилевский является родоначальником целого направления в общественной науке, что для России является редкостью.

Необходимо заметить, что мотивация научного творчества у Данилевского своеобразна. Он руководствуется не интересами чистой науки, а все тем же чувством патриотизма. Он ищет возможность научно обосновать существование России, вписать ее в мировую историю должным образом. Для него важнее не содержание теории, как это было бы для любого профессионального исследователя, а те практические выводы, которые касаются России и определяют ее место в историческом процессе. В известном смысле его теория культурно-исторических типов была только инструментом для политических целей. Вероятно, философ сам не осознал научной важности и ценности разработанного им метода.



## Н. Н. Страхов

Когда у нас будет много прекрасных самобытных кипиг, когда мы перестанем быть полудикном, когда у нас процветет философии, наука и литература, тогда мы и будем совершенно безопасны от национальной исключительности.

H. H. Cmpasoo

Николай Николасич Страхов (1828—1896) родился в семье священника. Имея намерения идти по стопам отда, он закончил духовную семинарию. Однако впоследствии Страхов поступил на физико-математический факультет Санкт-Петербургского университета, который, впрочем, так и не смог закончить по причине стесиении в средствах и был вынужден перейти в Педагогический институт. Получив образование, он приступил к педагогической деятельности в Одессе, а затем в Петербурге, по быстро оставил ее. Он начал служить в одном из издательств, сблизился с литературными кругами, подружился с Ф. М. Достоевским и Л. Н. Толстым.

В истории отечественной культуры Страхов известен, прежде всего как первый биограф Достоевского и автор издания «Борьба с Западом в нашей литературе» (1882—1896), состоявшего из ряда отдельных критических работ. В русской социальной мысли он оставил о себе память как популяризатор и защитник труда Данилевского «Россия и Европа». Кроме этого, ряд публикаций был посвящен непосредственно социальной проблематике.

Страхов некоторое время служил в Императорской публичной библиотеке в Санкт-Петербурге. В. В. Розанов характеризовал его как энциклопедиста, творчество которого несло печать недоговоренности.

## ХАРАКТЕРИСТИКА РУССКОЙ МЫСЛИ

Существенным аспектом творчества Страхова было противопоставление Запада и России. В этом он был близок славянофилам, которых оценивал положительно. «Славянофилы никогда не были оптимистами в суждениях о русском просвещении, напротив, они очень строго судили о нашей литературе, науке, искусстве. Западники всегда были довольны нашим просвещением, потому что требования их были очень просты... Западники желали больше всего прогресса в наших общественных порядках, славянофилы же брали дело гораздо выше и полагали главное в умственном перевороте» [64, 253].

Отрицательную черту русской мысли он находил в отсутствии самостоятельности, в заимствовании от западных идей: «...коренное наше ало состоит в том, что мы не можем жить своим умом, что вся духовная работа, какая у нас совершается, лишена главного качества — прямой связи с нашей жизнью, с нашими собственными духовными инстинктами. Наша мысль витает в призрачном мире, она не есть настоящая живая мысль, а только подобне мысли. Мы — подражатели, то есть думаем и делаем не то, что нам хочется, а то, что думают и делают другие. Влияние Европы постоянно отрывает нас от нашей почвы» [63, VII— VIII]. Умственное заимствование, по мнению философа, порождает болезненный комплекс несовершенства и неразвитости, который оборачивается национализмом в политической области. Выход из этого состояния Страхов видел в освобождении от влияния Запада посредством развития собственной национальной культуры: «Когда у нас будет много прекрасных самобытных книг, когда мы перестанем быть полудикими, когда у нас процветет философия, наука и литература, тогда мы будем совершенно безопасны от национальной исключительности» [64, 201].

### АПОЛОГЕТИКА Н. Я. ДАНИЛЕВСКОМУ

Страхов был другом Данилевского и после его кончины вступил в полемику с В. С. Соловьевым, который резко критиковал работу «Россия и Европа». На страницах двух крупиейших научно-публицистических журналов — либерального «Вестника Европы» и более умеренного «Русского вестника» — развернулась длительная дискуссия. Защита Страхова сводилась к двум основным аспектам. Во-первых, он отстаивал точку зрения Данилевского, согласио которой невозможно говорить об общечеловеческих целях: «...человечество не представляет собой чего-то единого «живого целого», а скорее походит на некоторую живую стихню» [64, 235]. Во-вторых, он давал пояснения относительно славянского культурно-исторического типа: «...славяне не предназначены обновить мир, найти для всего человечества решения исторической задачи, они суть только особый культурию-исторический тип, рядом с которым может иметь место существование и развитие других типов» [65, XXVI].

В целом философ не вышел за рамки учения Данилевского и не смог противопоставить Соловьеву инчего концептуально нового. Более того, в научной дискуссии он избрал тактику защиты, стремился к «сглаживанию углов», отчего его позиция проигрывала.

#### ИССЛЕДОВАНИЕ СЕМЬИ

Женский вопрос Страхов был одним из первых отечественных обществоведов, кто обратился к проблемам семьи. Необходимо отметить, что поводом для этого послужила работа английского философа-позитивиста Джона

С. Милля «Подчиненность женщины» (1869), критический анализ которой способствовал началу самостоятельного исследования. В нем автор проводит две линии: исследует существо женского вопроса, а также анализирует возможности решения женского вопроса в рамках традиционного русского семейного быта и в рамках формального права. Страхов обращает внимание на то, что «женский вопрос — один из самых интересных и простых примеров влияния на нас Европы» [63, 195].

В работе Милля поднимается актуальный для английского общества вопрос освобождения женщины, наделения ее равными правами с мужчиной. Автор полагает, что решение его лежит на путях формального права. Страхов подвергает сомнению избранный метод решения. По его мнению, английский философ заблуждается: «Женский вопрос, как понимает его Милль, вытекает не из сущности отношений между женщинами и мужчинами, а из источников совершению посторонних» [63, 200]. Русский философ допускает наличие женского вопроса применительно к английскому обществу, но отрицает саму постановку вопроса для России по причине принципиально иного устройства семьи и отношения к женщине впутри семьи.

Критика формального права Страхов исходит из того, что существует различие между тем, как относятся к правам и обязанностям в России и на Западе. По его мнению, в сознании русских людей обязанности ставятся выше, чем право, а внутренний моральный долг расценивается

выше, чем свободная реализация собственных прав. Напротив того, западный человек в дихотомии прав и обязанностей тяготеет к правовой стороне решения всех возникающих вопросов. Западное общество ревностию следит за строгим соблюдением принятых законов. В соответствии с этой традицией решение женского нопроса рассматривается на Западе с точки эрения правового аспекта, а в России — с точки эрения правственного.

Страхов убежден в том, что реализация формально-правового подхода недопустима в подавляющем большинстве сфер человеческих отношений, в первую очередь в семейных отношениях. По его мнению, формальное право лишено иравственной глубины. Чистое право есть только возможность что-либо делать, это отрицательное условие деятельности. По мнению Страхова, юрисдикция появляется там, где правственное начало волностью изжито. Фиксированное право компенсирует потерю неписаных традиционных отношений, полагает он. Право есть показатель уровня внутреннего разложения общества. Что же касается учреждения правовых норм в России, то тут автор высказывается вполне оптимистично: «...мы непременно завоюем известные права, непременно добъемся известной спободы, если это право и эта свобода для нас не беспредметны, если они дороги нам по положительным целим, в них содержащимся» [63, 187].

Критика правового решения женского вопроса Между мужчиной и женщиной существуют различия, обусловленные скорее не биологической природой, а условиями культурного существования. Исторически и социально женщина развивалась в более строгих условиях, поэтому она правственна и жертвенна. Однако она поэже вступила на путь освоения науки и искусства и в большей степени уг-

петена. С целью ликвидировать зависимое положение женцины Милль предлагает изменить законодательство и юридически закрепить ее права. На это русский мыслитель замечает, что правовая защита пужна только тем, кто не имеет семыи или потерил ее, т. е. старым девам или старухам. Женщина в семье имеет защиту по своему естественному семейному статусу, который значительно выше, чем любой законодательный акт. Более того, если женщина будет защищена только законом, но не естественной семейной традицией, то именно тогда она окончательно станет беззащитной перед мужчиной, как физически более сильным. Только в семье женщина обладает полнотой своих прав, и это никак не свизано с законом. Права женщины реализуются в семье, а «для общественных дел пужна бесполая женщина» [63, 192].

Традиционное решение женского вопроса Страхов исходит из положения о естественности полового разделения семейных функций. Длительная социальная семейная практика привела к выработке стойких норм, в соответствии с которыми роль женщины в семье сводится к материнству, продолжению рода, воспитанию детей, работе по

дому. Пока она придерживается данных традиций, защита со стороны формального права ей не нужна, если она выходит за их рамки и начинает реализовывать себя в общественной, экономической, политической сферах, тогда ей необходимо законодательство, защищающее ее от более сильного мужчины.

#### НЕСОСТОЯТЕЛЬНОСТЬ ТЕОРИИ ПРОГРЕССА

Определенное внимание Страхов уделил теории прогресса. Существует убеждение, отмечает он, что Запад есть «страна вселенского прогресса», что его история является главной частью истории всемирной, что прогресс там непрерывен и даже бедствия служат ему, так как ломают старые устои. По мнению философа, это убеждение ложно и именно история доказывает его ошибочность. Так, Вольтер в последней трети XVIII в. писал, что Европа живет в период золотого века, в крупнейших государствах правят просвещенные монархи Екатерина II, Фридрих II, что скоро новые идеи перевернут мир и поведут его к благоденствию. Однако, замечает Страхов, прошло всего лишь несколько десятилетий, и в Европе началась Французская революция. Она совершалась во имя свободы человека, но привела к насилию над человеком. Спустя несколько десятилетий в 1830 г. в Европе вновь развернулась революционная борьба, теперь уже за политические права граждан. Эти выступления закончились окончательной победой буржуазии и падением нравов. Далее следовали революционные события 1848 г., война во Франции и установление прусского порядка, что отподь не способствовало «развитию благоденствия». Наконец, Парижская коммуна (1871) обнадежила весь мир возможностью реализации принципиально новой формы человеческого общежития. Но в результате она смогла добиться лишь утверждения гражданских прав для четвертого сословия, еще более низменного, чем буржуазия. Таким образом, прогресс, декларируемый как атрибут западного общества, есть фикция, не выдерживающая критики исторического метода.

## КРИТИКА СОЦИАЛИЗМА И СОЦИАЛЬНОЙ РЕВОЛЮЦИИ

С критикой теории социализма Страхов выступил в работе «Парижская коммуна» (1871), в которой он показал себя квалифицированным историком, умеющим анализировать факты. При этом выводы, сделанные им, далеко выходили за рамки исторического исследования. Автор рассматривает коммуну как знаковое явление, характеризуемое потерей нравственного идеала. Если Европа XVIII в. мечтала о мирном развитии и возвеличивании человека, то XIX в. принес ей стремление к борьбе, насилню, переустройству мира при возрастающей потере иравственного идеала, отсутствие которого в Европе философ доказывает на примере Парижской коммуны.

Анализируя факты, Страхов показывает, что коммунары полны энергин и чувства самопожертвования, но они безыдейны. Их интересы не выходят за рамки насущных экономических требований. Внутренняя пустота четвертого сословия определила ход восстания. Коммунары захватили власть в Париже только тогда, когда с помощью немцев оказались изолированными от всей Франции. Они призвали к отделению от Версальского правительства, потребовали для себя федеративной свободы и, по суги, ради своих амбиций приступили к развалу государства. Коммуна состоялась, однако за два месяца своего существования она даже не смогла привлечь к себе винмания остальной Франции, утверждает Страхов.

Парижская коммуна стремилась «осуществить социальные преобразования, но все ее попытки были обречены на неудачу. Коммунары со свойственной им прямотой чересчур вульгарно подощли к решению вопросов материальных и имущественных отношений. Пытаясь управднить их, они не учли тот факт, что материальное благосостояние имеет смысл только тогда, когда оно освящено идеей и одухотворено какой-либо высшей потребностью. Страхов обращает внимание на правственную сторону экономических отношений. Он показывает, что в условиях тотальной потери нравственности среди всех слоев населения Европы четвертое сословне более всех испытывало нравственный дефицит. Оно восприняло революцию как возможность увеличить собственное благосостояние.

По мнению философа, рабочее движение также тщетно в силу отсутствия высшей идеи. Его необузданностью воспользуются более могущественные силы, «вместо искомого блага придет эло, вместо стремления спасать явится желание убивать, вместо созидания наступит разрушение». Страхов и тут обращает винмание на правственную сторону ревомощин: «...рабочие не только желают своего благосостояния, они еще завидуют имущим классам и ненавидит их, и когда они мало-помалу придут к убеждению, что эта зависть закониа и ненависть справедлива, то этому чувству, этой идее правды они будут готовы всем пожертновать и собой, и другими» [63, 236]. По его мнению, в основе революционных процессов лежат отнодь не обезличенные материальные интересы, но интересы правственные, межличностные. «Старый мир должен быть разрушен не потому, что рабочие не могут хорошо устроиться рядом с инм, но потому, что сам вид его мещает новым распорядителям земли» [63, 238].

В оценке ваглядов Н. Н. Страхова необходимо учитывать тот факт, что он являлся одним на последних теоретиков позднего сланянофильства. Его мысли — это своего рода застывшая на полвека славянофильская идея. Наиболее яркой чертой, характеризующей его позицию, было противопоставление России и Европы. В отличие от ранних славянофилов, Страхов не пытается найти явных преимуществ России, он понимает, что развитие Западной Европы происходит быстрее. Он пытается найти способы освобождения от зависимости прежде всего в интеллектуальной сфере. Он понимает, что исторический и социальный оцыт Европы есть прецедент, следование которому чревато для России большими потерями. Идущий следом не бывает первым. Страхов с таким энтуэнаэмом поддерживал теорию Данилевского именно потому, что автор «России и Епропы» явил образец новой общественной теории. В спою очередь, слабость аргументов в защиту Данилевского перед Соловьевым определяется тем, что Страхов ничего не мог противопоставить Соловьеву по существу, ему импонировало не содержание теории, а ее уникальность. Интересно, что сам Страхов так и не смог преодолеть обнаруженный им комплекс ваимствования. Так, исследование семы он проводит по программе, изможенной Миллем. Его оценки и характеристики изменены с точностью до наоборот, однако сам объект исследования выбран им с позиций так не любимой им западной социальной мысли.

Страхов может быть отнесен к представителям русской социальной мысли не только по вышеуказанному признаку. В решении вопроса о регулировании отношений внутри семьи у него явно прослеживается правовой ингилизм, акцент делается на традиционные нормы поведения. Характеристика прогресса базируется на анализе исторического материала, критике подвергается культурно-нравственный аспект западной семьи. Аналогично философ критикует опыт Парянкской коммуны как неудавшейся попытке изменить традиционные взгляды человека на собственность и хозяйство.

## глава 3 КОНСЕРВАТОРЫ



## К. Н. Леонтьев

Молодость наша... сомнительна. Мы прожили много, сотворили духом мало и стоим у какого-то страшного предела.

К. Н. Лоонтьев

Константии Николаевич Леонтьев (1831—1891) принадлежит к числу наиболее выдающихся личностей в русской интеллектуальной среде конца XIX в. Он родился в одном из селений Калужской губернии. По материнской линии Леонтьев принадлежал к известному дворянскому роду, его отец был выходцем из мелкопоместных польских дворян. Свое образование он начал в Смоленске, затем продолжил его в Санкт-Петербурге и завершил в Московском университете, получив диплом врача. С 1863 г. Леонтьев состоит на дипломатической службе сначала на острове Крит, а затем в Константинополе в качестве советника посольства.

Н. А. Бердяев, большой знаток и ценитель Леонтьева, отмечал, что его творчество определялось принципом эстетизма. «Эстетическая упоенность жизнью и религиозный ужас гибели — вот два момента всей жизни Леонтьева» [4, 28]. Творчество философа условно можно разделить на два периода. Первый период совпал с консульской службой в Турции, когда он был полон сил и энергии. В 1887 г. Леонтьев пережил душевный кризис. Поводом послужила неизвестная болезнь, принятая им за смертельную. Леонтьев готовился к смерти и, молясь Богородице, дал обет изменить свою жизнь в случае исцеления. После выздоровления характер его жизни меняется. Он обращается к старцам Оптиной пустыни с намерениями оставить мир. Однако те, видя недостаточную готовность Леонтьева, отговаривают его, но благословляют на литературное творчество. С этого времени он постоянно испытывает

эстетический ужас перед смертью, разумеется, не перед гибелью прекрасного в мире.

Леонтьев написал несколько романов, активно публиковал свои статьи в периодической печати. Основные работы социально-теоретического характера были собраны им в сборнике «Восток, Россия и славяиство» (1885—1886).

#### ОТНОШЕНИЕ К СЛАВЯНОФИЛАМ

В творчестве Леонтьева легко обнаруживаются славянофильские корни. Близость к славянофилам прослеживается в аспекте признания индивидуального своеобразия России. При этом национальную индивидуальность он видит не в нравственности и духовности, а в государственности, в ее сильной царской власти, могущественном дворянстве, победоносной армии.

К теории Данилевского у него весьма противоречивое отношение. Леонтьев призивется, что был его учеником и ревностным последователем, однако дополниет, что «...позднее даже очень скоро я понял, что 
все славяне, южные и западыве... для нас, русских, не что иное, как неизбежное политическое зло» [39, 77]. Леонтьев выступает против создания славянского культурно-исторического типа. При этом его критика распространяется только на политические выподы на социальной 
теории Данилевского. Свое отношение к самой теории культурно-исторических типов он никак не определяет, однако косвенно он поддерживает ее, ибо его собственная теория развития не противоречит идее цикличности.

## СОЦИАЛЬНАЯ ТЕОРИЯ

Теория развития Основной труд Леонтьева «Византизм и славянство» (1885) имеет социально-философскую направленность. В нем автор поднял и рассмотрел целый ряд важных проблем.

Философ выдвигает в качестве основного понятия «процесс развития», который он определяет как «постепенное восхождение от простейшего к сложнейшему, постепенная индивидуализация, обособление, с одной стороны, от окружающего мира, а с другой — от сходных и родственных организмов, от всех сходных и родственных явлений. Постепенный ход от бесцветности, от простоты к оригинальности и сложности. Постепенное осложнение составных элементов, увеличение богатства внутреннего и в то же время постепенное укрепление единства. Так что высшая точка развития... есть высшая степень сложности, объединенная нехим внутренним деспотическим единством» [37, 137].

Процесс развития имеет три стадии: «первичная простота», «цветущая сложность», «вторичное смесительное упрощение». Свою точку эрення Леонтьев аргументирует примером развития человеческого организма, в чем обнаруживается сходство со взглядами Спенсера. Первая стадия развития, «первичная простота», соответствует начальному этапу жизни человека, когда новорожденный не обладает никакими индивидуальными различиями даже визуального характера (только родная мать или акушерка в состоянии отличить одного новорожденного ребенка от другого). Второй этап, «цветущая сложность», соответствует пику индивидуальной деятельности и, соответственно, индивидуальному различию. В этот период человек преобразует окружающую среду, занимается хозяйством, наукой, искусством. Его деятельность носит творческий характер. На третьем этапе человек уже ничего не творит, он доживает свой век. Болезии и старость стирают индивидуальные различия. Маска смерти еще более деиндивидуализирует человека. Тоуп, подвергнувшийся тлению, теряет всякое различие. Наконец, погребенное тело, пролежавшее в земле более десяти лет, полностью сливается с окружающей природной средой, за исключением малых костных останков. Это есть необходимый финал всякого развития или «вторичное смесительное упрощение».

Пример взят из антропобиологической области, наиболее близкой Леонтьеву как врачу по образованию. Однако подобная закономерпость наблюдается «в ходе развития искусств, школ живописи, музыкальных и архитектурных стилей, в философских системах, в истории религии и, наконец, в жизни планет, государственных организмов и целых культурных миров» [37, 140]. Так, например, небесное тело на первом этапе своего существования представляет собой расплавленную однообразную материю, на втором этапе — это покрытая материками обитасмая планета, на третьем этапе — это остывшее необитаемое пследствие катастроф небесное тело. Развитие искусства также подтверждает указанную закономерность. Становление мировой культуры соответствует первой стадии развития, для нее характерны циклопические постройки, русские избы, эпические песни, первоначальная иконопись, лубочные картины. На втором этапе происходит подъем культуры, воплощенный в Римском и Миланском соборах, соборах св. Петра и св. Марка, в произведениях Шекспира, Данте, Байрона, Рафавля, Микеланджело. Третий, упрощенческий этап, представлен утилитарными архитектурными постройками: вокзалами, больницами, казармами. В литературе он соответствует творчеству Диккенса и Жорж Санд, «произведения которых пошлы, демократичны и доступны всякому бездарному человеку, пишущему и читающему»,

Долговечность

Принции «трехстадийности» развития более всего интересует Леонтъена применительно к государству, которое рождается, расцветает и умирает, подобно любой иной организации. В задачу социаль-

ной науки входит обязанность проследить данную закономерность. Для этого, прежде всего, необходимо узнать время жизни государств.

С этой целью Леонтьев скрупулсано подсчитывает возраст различных государств, живших искогда яркой политической жизнью. Он исследует продолжительность исторической жизни Египта, Халдейского государства. Персо-Мидийского царства, античной Греции и Рима, Византии и находит, что «наибольшая долговечность государственных организмов — это 1000 лет или, много, 1200 с небольшим лет» [37, 152-153]. Так, например, Еврейское государство просуществовало ок. 700 лет, со времен книги Судей (ок. 1300 г. до н. э.) до конца царства Иудейского (ок. 600 г. до н. э.). Древний Вавилон вместе с Ассирийским царством прожил 1394 года, от полумифического Нимпрода (2100 г. до н. э.) до смерти Сарданапала (607 г. до н. э.). Карфаген прожил 814 лет, Сасанидское государство — 886 лет, Мидо-Персидское государство совместно с Парфинским прожили 1262 года. Афины прожили 730 лет, Спарта — 860 лет, Сиракузы — 523 года, царство сирийских Селевкидов — 259 лет, Перганское царство — 149 лет, Египетское царство Птолемеев — 293 года, Македонское царство — 377 лет. Рим от легендарных Ромула и Рема и до Ромула Августула прожил 1229 лет. наконец, Византия от перенесения столицы в Византию (375) до взятия се турками (1453) прожила 1078 лет.

Возраст европейских государств Итак, долговечность государств определена, остается узнать, на каком этапе развития находятся современные государства. Леонтьев полагает, что «цивилизация европейская сложилась из византийского христианства, германского рыцарства, эллинской

эстетики и философии и из римских муниципальных начал, поэтому не V, а IX—X вв. надо считать пачалом епропейской ципилизации» [37, 160]. Начиная с этого периода европейские государства постепенно развиваются и к XV—XVII вв. достигают своей высшей фазы. С XVIII в. они начинают пеуклонно сменипаться и упрощаться. Европа «была проста и смещана до IX в., она опять хочет смещаться в XIX в. Она прожила 1000 лет! Она не хочет более морфологии! Она стремится посредством этого смещения к идеалу однообразной простоты и, не дойдя до него еще далеко, должна будет пасть и уступить место другим» [37, 164].

Признаки упадка европейских государств По мнению Леонтвева, Европа упростила государственные формы, которые выработала в период цветущей сложности. Так, Испания, считает оп, была самодержавной, по децентрализованной монархией, ее сделали конституционной и ограниченной, приблизии к британскому типу. Франция отли-

чалась самодержавностью, аристократизмом, централизацией и католичностью, но после ряда революций она стала «очень смещанной, простой и буржуванной». Германия после революции 1848 г. последовала принципам равенства и свободы, в ней стало больше рационализма. Только католическая Бавария еще обнаруживает признаки жизни благодаря своей своеобразной отсталости, полагает философ. Австрия после поражения под Садовой (1866) интенсивно вступила в эру свободы и равенства. Она уже распалась на две части и рискует распасться еще на 5-6 частей. Турции сущестнует только благодаря внутренним раздорам в христианских государствах. Если бы Турция получила конституцию, то она не просуществовала бы даже несколько лет, считает Леонтьев. Из всех европейских держав либерализм изначально был свойствен только Англии. Ее конституционализм и демократизм был экспортирован в Северо-Американские Штаты и там «произвел свою упрощенческую работу», сохрания Англию в относительно благоволучном состоянии.

В итоге современное состояние Европы Леонтьев характеризует следующим образом: «Везде один и те же демократизированные конституции, везде германский рационализм, исевдобританская свобода, французское равенство, итальянская распущенность или испанский фанатизм, обращенный на службу той же распущенности. Везде гражданский брак, преследование католиков, везде презрение к аскетизму, ненависть к сосмовности и власти (не к своей власти, а к власти других), везде слепые надежды на земное счастье и земное нолюе рапенство» [37, 164]. Возраст России и перспективы ее государственности Леовтъев полагает, что упадок естъ следствие естественного процесса развития. Европа потеряла индивидуальность, пребывает в стадии «вторичного смесительного упрощения», за которой последует смерть. Возраст России приблизительно равен позрасту Европы. По мнению философа, у нее нет никаких перс-

пектив: «Молодость наша... сомнительна, мы прожили много, сотворили духом мало и стоим у какого-то страшного предела» [37, 198].

Для России существует два варианта развития. Анбо она пойдет в русле европейских государств, смешается с ними и погибнет в однообразной буржуазности. Анбо сохранит индивидуальность и самостоятельный путь развития. В случае выбора второго пути русским людям предстоит совершить «тяжкий подвиг», полагает Леонтьев. Им необходимо меньше думать о личном благе и больше о силе, «поменьше так называемых прав, поменьше мнимого блага». Им нужия внутренния сила, крепость организации, крепость духа и дисциплины. По мнению автора, наиболее плодотворны и долговечны были те государства, где была сильна родовая аристократия и наследственная монархия. Таким образом, перспективы существования России напрямую связаны с самодержавием, дворянством, православием и обратно пропорциональны интеллигентности, просвещению, либерализму.

### СЛАВЯНСТВО И СЛАВИЗМ

Россия существует не самостоятельно, но в соседстве с рядом славянских государств, родственных ей этинчески и конфессионально. Идея единства славянских народов под российским началом была весьма популярна в общественном сознании, особенно после появления труда Данилевского «Россия и Европа». Леонтьев выступает против идеи создания славянского культурно-исторического типа по соображениям возможности потери Россией индивидуальных черт.

Он анализирует быт и культуру славян и находят, что ни у чехов, ни у хорватов, ни у русских в Галиции, ни у болгар, ни у сербов нет прочного привилегированного класса и древних аристократических традиций. По мнению Леонтьева, эти народы руководствуются в своей повседиевной жизни идеями буржуваного накопительства. Они никогда не имели сильных монархий и не поднимались в культурном творчестве, до высшей точки развития. Всем им присуща одна общая черта — «расположение к равенству и свободе, то есть к идеалу или американ-

скому, или французскому, по шикак не к византийскому и не великобританскому» [37, 130].

Западные славяне рано попали под влияние свропейской культуры, а южные, оказавшись под турецким игом, не смогли развить собственной. Леонтьев полагает, что период турецкого владычества для болгар имел положительное значение уже в том плане, что последние, будучи лишенными национальной свободы, пытались сохранить православную веру. Опи тайно совершали религиозные обряды, охрания и поддерживая свои национальные обычаи. Освободившись от ига, болгары потеряли интерес к собственной национальной идентичности и всецело погрузились в «плоское мещанство и торгашество». Объединение России со славянскими государствами, распавинмися в «смесительном упрощении», чревато для нее сползанием в пропасть денидивидуализации.

Философ выступает против понятия славизма: «Славянство есть, и оно численностью очень велико, славизма нет. или он еще очень слаб и пеясеи» [37, 122]. Он отрицает славизм и как политическую организацию славянских народов, и как способ их социальной организации. Славизм нигде себя не проявил, считает философ. Славизм не имеет качественного отличия в противоположность византизму, китаизму или европеизму. Индивидуальность России не связана со славизмом.

Асонтьен не акцентирует внимание на противопоставлении России и Евроны. Он полагает, что принципнально и изначально они не противостоят друг другу, так нак и та, и другая развивались самостоятельно в сноих особенных исторических условиях. Различия песомненны, по суть их в различном возрасте и различном состоянии индивидуального развития. Таким образом, задача России состоит не в противопоставлении себя Западу и не в борьбе с ним, а в сохранении и поддержании своей индивидуальности, которую не следует искать в славизме: «Повторяю вам, России не была и не будет чисто славянской державой, чисто славянское содержание слишком бедно для ее всемирного духа» [37, 10].

## ИДЕЯ ВИЗАНТИЗМА

«Для существования славян необходима мощь России, для силы России необходим византивм» [37, 119], — отмечает Леонтьев. Византизм ассоцинруется у философа с политическим единством, государственной целостностью, аристократическим правлением. «Византийские идеи и чувства сплотили в одно тело полудикую Русь... Византизм дал нам всю силу нашу в борьбе с Польшей, со Швецией, с Францией и с Турцией» [37, 98].

Византизм для Леонтьева не только принцип государственного устройства, но и эстетизм, красота, буйство красок, богатство жизненных сил. «Все лучшие поэты и романисты: Пушкин, Лермонтов, Гоголь, оба графа Толстых заплатили богатую дань этому византизму» [37, 85]. В одном из своих художественных произведений он отмечает: «Не в том дело, чтобы не было нарушения закона, чтобы не было страданий, а в том, чтобы страдания были высшего разбора, чтобы нарушение закона происходило не от вялости и грязного подкупа, а от страстного требопания лица. Дайте добру и злу свободно раскрыть крылья, отворяйте ворота польно, смело. Растопчут кого-либо в дверях — туда и дорога. Меня, так меня, вас, так вас». Именно эти строки дали повод В. В. Розанову сравнить Леонтьева с Ницию.

#### ПРОГРЕСС. ПРОГРЕССИСТЫ И КОНСЕРВАТОРЫ

Асонтьев не поддерживает теорию прогресса, предполагающую последовательное и неизменное улучшение форм общественной или индивидуальной жизни. Иден прогресса заменена у него теорией трехстадийного развития, т. е. рождением, расцветом и умиранием любых жизненных явлений. Таким образом, просматривается некая аналогия с трактовкой прогресса Даниленского, а имению индивидуальная историческая эпоха умирает окончательно и новая начинает все сначала: «Примеров полного возобновления прожитого история не представляет, и, обыкновению, последний период есть антитеза предыдущего в главных чертах» [37, 135]. Видимое развитие Леонтьев находит не в области социальных или хозяйственных изменений, а в сфере духовных переживаний и укреплении духа. «В прогресс надо верить, но не как в улучшение непременю, а только в новое перерождение тягостей жизни, в новые виды страданий и стеспений человеческих. Правильная вера в прогресс должна быть пессимистической».

Значительное винмание Леонтъев уделяет мысли о деятелях прогресса. Любой период развития государства, считает он, представлен двумя типами деятелей: прогрессистами и консерваторами. Первые своей деятельностью способствуют ускорению темпов развития, они полезны, когда государство находится на стадии роста. Как только процесс развития переходит свою акматическую фазу и государство стремится к «вторичному смесительному упрощению», прогрессисты становится опасными, так как подталкивают процесс разложения. На последней стадии развития их активность делается убийственной для государства. На этой стадии ему необходимы консерваторы, замедлиющие приближение государства к бездие несуществования. Исходя из этого, он строит свою консервативную политику.

## НЕОБХОДИМОСТЬ КОНСЕРВАТИВНОЙ ПОЛИТИКИ В РОССИИ

## Вред либерализма

Леонтьев не принадлежал ни к одной из существующих партий. Он отрицал партийное деление как следствие демократического упрощенчества, но при этом его политическая позиция имела резко консер-

пативный характер.

Философ рассматривал либерализм как проявление слабости. «Либерализм, как идея, по преимуществу, отрицательна, очень растяжима и широка... У либералов все смутно, все спутано, все бледно, все понемногу. Система либерализма есть, в сущности, отсутствие всякой системы, она есть лишь отрицание всех крайностей, боязнь всего последовательного и всего выразительного» [42, 124—125].

В российском обществе либералы были представлены интеллигенцией и частью дворянства. Им противостояли крестьянство и купечестно. Первые заботились о «конституционных мелочах» и распространении минмых свобод, в то время как основной созидательный труд ложился на плечи вторых. Опасность победы либерализма, полагает Леонтьев, весьма велика из-за популярности движения и заманчивости его поверхностных требований. Обращение России к либерализму равносильно ее смерти, и философ предупреждает об этом.

# Сближение с народом

Залог продолжительного существования России Леонтьев видит в русском народе, который в массе своей не проникся разрушительными идеями раснавшегося Запада. Польза для Российского госу-

дарства заключается в том, чтобы народ жил своей национальной жизныю, а дворянство и интеллигенция заимствовали от него индивидуальные родовые черты. Мудрость народа, по мнению антора, заключается в том, что он не верит ин в прогресс, ин в возможность разумного устроения общественной жизии. Он придерживается цельного перефлексированного суждения и «мобит царя не за то-то и то-то, а за то, что он царь» [40, 37].

## Образование

Леонтьев выступает против образовательной политики Александра II, полагая, что индивидуальность русского общества сохраняется за счет народа. По

его мнению, следствием широкого образования явится сближение и постепенное смешение различных социальных слоев. Интеллигенция и часть дворянства уже фактически потеряны для России. Образование широких народных масс приведет к потере национальной культуры, и Россия погибиет. Образованность и грамотность не исчезнут в отличие от культурного своеобразия, предупреждает он. Приступать к образованию народа следует только тогда, когда разрыв в уровне образования между ним и высшими сословиями будет еще большим. Леонтьев отмечает: «Мое общее заключение не безусловно против грамотности, а против поспешного и тем более против обязательного обучения. И это я говорю с точки зрения... народного своеобразия, без которого, по-моему, великому народу не стоит и жить» [38, 24].

В русской социально-философской мысли К. Н. Леонтьева надо рассматривать как «сумрачного предзнаменователя» российской трагедии, использовавшего в своих произведениях элементы социологического поиска. Содержание его теории во многом объясилется дичностью автора. Страстный до невоздержанности в жизни, он оставался таким же в литературном и научном творчестве, то повествуя с упоснием об адюльтере, то предлагая «подморовить» Россию или подавить Польское посстание. П. Н. Милюков в работе «Разложение славянофильства» (1893) относит Леонтьева к славянофилам. С этим можно согласиться при определенном уточнении. Леонтьев представляет своим творчеством иное течение в русской социальной мысли. Он оспобождается от идеи противопоставления России и Европы и переходит к пониманию наличия социальных процессов, в одинаковой степени свойственных как для России, так и для Европы. В его понимании Европа не хуже и не лучше России, она старше ее. Смесительное упрощение убило самобытность Европы. С целью сохранения собственной индивидуальности России не следует йичего заимствовать от нее.

Организация русского общества должна соизмеряться с фактором возраста Российского государства, который весьма критичен. Спасти Россию могут самодержавие, православие, дворянство и армия, т. е. те общественные структуры, которые составляют ее индивидуальность, делают Россию непохожей на другие государства.



## К. П. Победоносцев

Благосостояние нашего племени можно восстановить прочным образом не шаме, как утвердив его на непременных основах: на законе Божьем и на родительской власти.

К. П. Побелоносиев

Константии Петрович Победоносцев (1827—1907) — наиболее яркая личность в политической жизни России конца XIX в. Сын профессора Московского университета, он пошел по стопам отца. В 1846 г. Победоносцев окончил училище правоведения. С 1860 по 1865 г. служил профессором кафедры гражданского права Московского университета. Благодаря феноменальному трудолюбию он добился больших успехов на поприще научной и преподавательской деятельности. Его перу принадлежит трехтомный «Курс гражданского права» (1896), он был удостоен чести преподавать законоведение великим князьям, в том числе двум будущим императорам Александру III и Николаю II.

Победоносцев занимался изучно-преподавательской деятельностью. Кроме того, он сделал карьеру государственного служащего, поднявшись до самых высот власти. После окончания учебы он служил чиновником в департаментах Сената, в 1868 г. был назначен сенатором, в 1872 г. стал членом Государственного Совета, наконец, с 1880 по 1905 г. занимал пост обер-прокурора Синода. Руководя этим духовным ведомством, он стал главным идеологом России. Его власть и влияние в два последних десятилетия XIX в. были очень значительными. Политическая история России этого периода во многом связана с его именем. А. Блок, в частности, писал:

> В те годы дальние, глухие В сердцах царили сон и мгла: Победоносцев над Россией Простер совиные крыла, И не было ни дня, ни ночи,

А только — тень огромных крыл; Он дивным кругом очертил Россию, заглянув ей в очн Стеклянным взором колдуна...

Победоносцев оказал непосредственное влияние на историю России, остановив ход реформ, начатых Александром II. Он был не только преподавателем законоведения, по прямым и ближайшим наставником престолонаследника Александра III, имел на него огромное влияние.

Он не разделял реформаторской политики. В последние месяцы царствования Александра II он заявлял о том, что будет вынужден стать противником режима. Когда царь-освободитель умер, то перед новым императором Александром III встала дилемма: продолжать ли дело отца или свернуть реформы. Победоносцев силой своего влияния убедил венценосного подопечного о неразумности принимаемого решения. «Что есть Земский собор»? — спрашивал он. — Простые люди ие имеют о нем инкакого понятия, серьезные люди этому не верят, а пустые фантазеры, чего доброго, примут это за конституцию». Кроме того, он пообещал уйти в отставку, если проект Земского собора будет принят.

Победоносцев оказался хорошим учителем, а Александр III достойным его учеником. Как известно, в царствование последнего реформы были свернуты, наступил период контрреформ, а к вопросу о конституции пришлось вернуться только лишь в 1907 г., спусти 26 лет. Таким образом, стараниями Победоносцева в политическом развитии России произошла стагнация, косвенно ставшая причиной Революции 1905—1907 гг. Однако, с другой стороны, именно царствование Александра III отмечено в истории отечества как период наиболее спокойный, с устойчивым развитием всей экономики и в особенности тяжелой промышленности. В это время в России бурно развиваются капиталистические отношения в производстве, а само Российское государство входит в разряд экономически развитых европейских стран.

Победопосцев весьма интересен как личность. Определяющей чертой его характера была глубочайшая, искренняя вера. Он — необычайно целостная натура. Он обладал совершенно нехарактерными для русского национального характера чертами: сверхтрудолюбием, нестяжательством, был равнодушным к еде, деньгам и почестям. Известно, что его трудовой день длился 20 часов. Занимая высшие государственные должности, награжденный всеми возможными государственными наградами, он ходил всегда в скромном черном сюртуке (именно таким его изобразил И. Е. Репин в серии эскизов к известной картине «Государственный Совет»), жил в государственной квартире и никому иикогда не оказывал протекции.

## СОЦИАЛЬНАЯ ТЕОРИЯ

Победоносцев оставил после себи достаточно много работ, не поддающихся точной библиографической обработке по той причине, что часть статей была опубликована в периодических изданиях под псевдонимами. Однако главные работы были отобраны самим автором и опубликованы в «Московском сборнике», неоднократно персиздававшемся в дореволюционной России. Он не оставил сколько-нибудь общего труда по социальной проблематике, но, несмотря на это, реконструкция его возарений по интересующим нас проблемам возможна.

Наиболее систематизированная картина социального устройства дана им в работе «Ле-Пле» (1893). Анализируя работу французского теоретика, автора «Основных начал общественного строя», Победоносцев выражает полное согласие с инм.

Общественная жизиь сводится, по мнению автора, к трем началам или законам. Первый из них — «закон десяти заповедей Христа и авторитет родительской власти». Это вечный и главный духовный закон, он регулирует и руководит всей общественной жизнью. Для его реалилации на помощь обществу приходит государственная власть.

Второй закон — «обладание хлебом насущими» — регулирует область материальных отношений. Для его реализации на помощь приходит община, частная собственность и патронатство. Главная обязанность общины заключается в равномерном распростравении довольства между всеми се членами. Но община наделяет и ленивых, поэтому необходим второй элемент — частная собственность. С ее помощью активизируется личный интерес и дается толчок к индивидуальной деятельности и богатству. Частная собственность хороша при высоких иравах, однако при их надении она ведет к бесконтрольности и элеупотреблению. Вот тут гарантом выступает третий элемент — патронаж, задача которого состоит в том, чтобы теснее сплотить бедные семьи вокруг богатой и «посредством труда и своего покровительства обеспечить им насущный хлеб» [46, 14].

Третий закон — «социальные обычан» — регулирует сферу семейных отношений. Семейства делятся на патриархальные, неустойчивые и коренные. Первые из них распространены на Востоке и у русских крестьян. Неустойчивая семья встречается на Западе, особенно часто во Франции, где дети после вступления в брак покидают дом и живут самостоятельно. Результатом ивляется ликвидация родительского дома и уменьшение нассления. Третий вид — коренная семья — встречается у наиболее «свободных и благоденствующих народов»: англичаи, германцев, скандинавов, североамериканцев. Например, отец принимает к себе в сотрудники одного из сыновей с семьей с целью продолжать профессию. В результате со смертью отца его дело не пропадает и не происходит расстройства общества.

С точки зрения Победоносцева, общественная жизнь базируется на религиозной основе. Это означает, что в десяти заповедях сконцентрирована полная ясность и вся полнота социального существования. Любое умножение принципов общественной жизни недопустимо, так как они происходят от человека. Но что может сказать человек нового после того, как Бог высказал все? Реальное общество для Победоносцева есть результат длительного процесса «отхождения от первоначальной простоты и прозрачности отношений». Он принципиально не приемлет никакого реформирования прежних порядков, ибо реформа — это изменение того, что само когда-то пришло на смену предыдущему. Путь реформ напоминает преследование убегающей цели. Чем больше изменения, тем призрачией цель. Социальные изменения — это путь в ничто или путь в обратном направлении — от состояния меньшего зла к большему.

# КРИТИКА ЭБШЕСТВЕННООЛЙТИЧЕСКОГО УСТРОЙСТВА

Победоносцев — негативист. Ему трудно найти положительное содержание современного социального устройства, так как его мысли обращены к религиозно-идеализированному прошлому и простоте естественных отношений. Крайний критицизм в его работах полностью вытесняет конструктивное начало. В «Московском сборнике» среди прочих необходимо выделить две работы: «Великая ложь нашего времени» и «Болезни нашего времени». На научном уровне в них дан критический анализ социально-политического устройства современного западного общества. На этом отрицательном примере Победоносцев пытается предостеречь российскую общественность от будущего народовластия.

Первым «величайшим заблуждением» он называет идею Руссо о том, что человек, рожденный совершенным, способен к управлению государством. Победоносцев замечает, что общество делится на аристократов и толпу, что последняя не имеет воли и руководствуется принуждением, а потому уповать на участие каждого человека в управлении есть дело бесперспективное.

Далее объектом критики предстает идея народовластия. Несовершенство набирательной системы приводит к тому, что голоса на выборах отдаются не лучшим, а наиболее говорливым. На первый план выступает не ум, а политическая воля, в итоге «побеждают нахалы и фразеры». Избиратель голосует не за человека, а за партию. В свою очередь, депутат, связанный партийными инструкциями, не может быть вполне свободным в сноих действиях. В итоге парламентарная система характеризуется неразрешимыми противоречиями. По идее в парламент должны избираться лучшие, а на деле его членами становятся нахальные и говорливые; по идее на выборах должны голосовать за кандидата, которого знают, а на деле — верят слухам, которые распускает партия. По идее парламентом движет ум и бескорыстие, а на деле — воля.

Наконец, парламентаризм предполагает наличие исполнительной власти, однако политические баталии в парламенте делают положение правительства неустойчивым. Смена правительства бросает тень на правильность государственного устройства и ставит под сомнение основы всего общественного порядка.

Победоносцев замечает, что парламентарная система является производной от английского духа и английской истории, она развивается в унисон с их традиционным индивидуализмом. Таким образом, только в Англии и в Соединенных Штатах Америки парламентаризм существует как органическое явление. Что же касается остального цивилизованного мира, то он бездумно взялся копировать положительный, но бесполезный для него опыт. Именно это произошло в первой трети середине XIX в. во Франции, Италии, Бельгии, в 1825 г. в России. Именно это происходит в Германии и Австрии. Опыт Англии уникален, и его нельзя растиражировать на весь мир, утверждает автор.

## ТЕОРИЯ ЛИЧНОСТИ

Индивидуализация личности, с точки эрения Победоносцева, есть «болезиь нашего времени». Современное общество предоставляет человеку множество возможностей для экономической деятельности, и в этом кроется большая опасность. Кредит, рынок, деньги позволяют делать карьеру благодаря бизнесу, а не производительному труду и образованию. Легковесное отношение к жизни создает видимость того, что индивид с его сиюминутной деятельностью поставлен в центр социального бытия. Индивид стремится поставить свое «Я» выше законов и традиций.

В отношении к личности Победоносцев придерживается консервативного постулата, утверждающего, что любое развитие есть отход от идеала, первоначальной простоты и целостности: «...самое правое чувство в душе человека сильно до тех пор, пока оно охраняется простотою. Права только простота» [47, 89]. Придерживаясь во всем вопросов веры, он, попреки европейской христианской традиции, не специт реализовывать принцип пидивидуализма. В отношении понятие «общество — личность» он является сторонником почвениической линии, где общественные ценности ставятся выше ценностей индивида.

ГОСУДАРСТВО НА СТРАЖЕ ПРОСТОТЫ ОБЩЕСТВА

Последнее досятнлетие XIX в. в России прошло под знаком политики государственного охранительства, и немалая заслуга в этом принадлежала Победоносцеву. Данная политика логически определялась его социальной теорией, согласно которой первоначальная простота общест-уенных отношений нарушена, следствием чего наступает падение правтвенности. В свою очередь, нарушение иравственности не позволяет казывать сопротивление ухудшающейся социальной ситуации. Из этого порочного круга есть только один выход — обратиться к помощи государственной власти.

По миснию Победоносцева, государство обязано контролировать общественные отношения, однако осуществлять данную функцию напрямую при помощи закона недостаточно. Как правовед, он прекрасно понимает, что правовое поле значительно уже сферы общественных отношений. Право отстает от социальной динамики и будет отставать до тех пор, пока не прекратится усложнение социальной организации. Таким образом, государство обязано быть не только носителем властных функций, по также регулятором социальных отношений, причем регуляция должна сводиться к препятствию социальной дифференциации. Государство обязано охранять общественную организацию от ее усложнения.

Основной механизм государственного воздействия — это власть, которая органична человеческому обществу: «...в душевной природе человека, за потребностью взаимного общежития, глубоко таится потребность власти» [47, 268]. Власть призвана держать все под контролем и воздавать каждому свое. Разумеется, власть у Победоносцева ассоциируется исключительно с самодержавнем. Он не допускает иных форм правления, усматривая в них «ложь нашего времени». Власть должна иметь консервативный характер. Она призвана в подвижной социальной ситуации оставаться последним оплотом неизменяемости, она является гарантом социального постоянства. В том случае, если власть сама изъявит стремление к изменению, реформированию, как это постоянию происходит в парламентарных нолитических системах, то она тем самым изменит своей внутренней сущности.

## ПРОГРЕСС И ИНЕРЦИЯ

О. Лурье, автор первого систематизированного исследования по истории русской социологии [85], поставил Победопосцева в ряд русских социологов вместе с Н. И. Кареевым, П. Л. Лавровым, М. М. Ковалевским и другими (всего 11 мыслителей), заключив, что для европейского читателя он не может представлять инкакого интереса.

Аурье ошибся дважды. Во-первых, Победопосцев имеет к социологии лишь косвенное отношение, и во-вторых, именно для рационально мыслящей Европы он представлил больший інтерес, нежели для России.

Победоносцев не был социологом. Более того, если учесть, что социология — это наука, изучающая общество, как сумму взаимодействующих и взаимозависимых частей, то он со своим стремлением к идеалу простоты общества, аналогичной простоте семейных отношений должен быть назван протившиком социологии, а его изыскании — асоциологичными.

Основной категорией его социальной теории, хотя прямо им и невысказанной, однако же отчетливо просматриваемой, является категория инертиностии. Именно об этом пишет Лурье. Инертность у Победоносцева более необходима, чем прогресс и развитие. Образно выражаясь, инертность — это старый конь, который борозды не испортит. Разрушить инертность означало бы лишить общество стабильности, неуважение к силе инертности есть неуважение к развитию. Опасность современного общества заключается в преимущественном господстве разума и знания, которые убивают инертность, а стало быть, дают карт-бланш (от франу. — carte blanshe — неограниченные полномочия) одностороннему прогрессу. Несмотря на видимые успехи прогресса, человек не находится в безопасности, он не победил ни болезии, ни старость, ни смерть. Напротив, он чувствует себи ослабленным, ибо слишком больние силы были затрачены на реализацию соминтельных целей.

Общественный прогресс дал некоторые положительные результаты отдельным народам, однако он потребовал взамен слишком высокую це- потерю гармонии человека в мире. В то же время простота и естественность отношений по все времена обеспечивали гармоничную жизнь. Россия не имеет право на выбор. Общественный прогресс, а также свойственные ему экономические реформы и политические свободы приведут ее к трагедии. Таким образом, направинается вывод о необходимости культивации консервативных начал в обществе. Их проведение обеспечивается религией, государственной властью, народной традицией, патриархальным бытом. Основной задачей общества является сохранение имеющихся отношений, основной задачей государственной власти является оказание помощи обществу в этом. Победоносцев вел свою политику именно в данном направлении: «Не беда, повторяем мы все громче и громче, стараясь заглушить вопросы, сомненья и поэраженяя, — лишь бы принципы нашего века были сохранны и поддержаны. Что нужды, если страдает современное поколение... пусть сегодии будет плохо; завтра, послезавтра будет лучше. Новые поколения процистут на развалинах старого, и наши принципы оправдают себя блистательно в новом мире, в потомстве, в будущем» [47, 118-119].

В творчестве К. П. Победовосцева можно проследить, как общественная теория превращается в политическую практику. Иден консерватизма оборачиваются политикой государственного охранительства. Его роль как социального теоретика значительна. Он дал систематизированную картину общественного устройства, основой которого, по его мнению, является принцип следования традициям и христианским заповедям. Он заявил о власти как о факторе, влинющем на социальную организацию. Он акцентировал внимание на функциях государства, отметив среди прочих «охрану простоты» как наиболее существенную. Государство должно не только осуществлять властные функции и стоять на защите закона, но и контролировать состояние общества. Государство обязано сохранять простоту, прозрачность, патриархальность общественных отношений. Соблазны экономических выгод, эгонстические цели личности, политические амбиции властных группировок раз-

мывают простоту общественных отношений. Простота есть совершенство. Нарушение совершенства с необходимостью влечет за собой действия по регулированию нарушившегося равновесия. Именно это происходит в обществах, предавшихся «соблазнам нашего времени», где прогресс заменил изначальную гармонию.



## Л. А. Тихомиров

Власть и принуждение остаются вечны, потому что проистекают из природы человека.

А. А. Тихомиров

Аев Александрович Тихомиров (1852—1923) происходил из дворянского рода. Он родился на Кавказе, в военном поселке Геленджик, где проходил службу его отец. Тихомиров окончил керченскую Александровскую гимназию, затем обучался в Московском университете. С юношеских лет он принимал активное участие в революционном движении. В 1872—1873 гг., будучи членом общества «Чайковцы», вел пропаганду среди рабочих. В 1873 г. он был арестован по «процессу 193-х», осужден и провел более четырех лет в Петропавловской крепости. С 1878 г. он являлся членом редакции печатного органа организации «Земля и воля», с 1879 г. — членом исполнительного комитета, распорядительной комиссии и редакции «Народная воля» — революционной народнической организации, подготовившей и осуществившей убийство Александра II. В 1882 г. он покинул Россию, жил в Швейцарии, затем во Франции, где совместно с П. Л. Лавровым издавал «Вестиик народной воли».

Тихомиров входил в круг самых активных деятелей народнического движения, принимал непосредственное участие в разработке террористических актов. Но неожиданно для соратников в 1888 г. он отрекся от своих революционных убеждений, написал покаянное письмо Алек-

сандру III, и котором просил высочайнего разрешения вернуться в Россию, и, получия его, приехал на родину убежденным монархистом. Он запил место редактора «Московских повостей» — наиболее проправительственного печатного органа и последовательно проводил на его страницах государственную охранительную политику.

В качестве теоретика государственно-монархической иден и критика социалистического движения он и ношел в историю русской социальной мысли. Его неру принадлежит большое количество работ. Наиболее крупными из вих являются: «Почему и перестал быть реполюциопером» (1895), «Демократия либеральная и социальная» (1896), «Единоличная власть как принцип государственного строения» (1897), «Социально-политические очерки» (1908). Самым сервежным его трудом стала работа «Монархическая государственность» (1905).

После революционных событий 1917 г. Тихомиров отошел от политической деятельности. Скончалси он в 1923 г. и Сергиевом Посаде.

## ОТХОД ОТ РЕВОЛЮЦИОННОЙ ИДЕЙ

Наблюдан в эмпграции жилив занадного общестна, философ нытается ответить на вопрос о причинах несоответствия революциянной теории с повседненной реальностью. Он видит, что во Франции процветают буржуа. Экономика расциетает, а революционное движение сходит на нет, хотя теория утверждает обратное: усиление капиталистической эксплуатации должно активизировать революционную борьбу.

Сомнения подкрепляются научным анализом. Тихомиров обращатся к революционной теории и приходит к изиводу, что террор или беслилен, или излишен. Его идеологическая подоплека не издерживает критики. Он спрацинвает: «Почему народники изиюсят смертный пригопор членам правительства, если те честно исполняют свой служебный долг?» Кроме того, террор опасен для самих революционеров, ибо воспитывает в них прецебрежительное отношение к социальным нормам. Жизнь террориста напоминает состояние затравленного зверя, он отстраняется от действительности, трезвое осмысление вопросов общественной жизни становится для него невозможным. Наконец, террор в России имел положительные результаты лишь самое непродолжительное время, пока правительство не разобралось в его сути и не поняло, что он является формой проявления абсолютного бессилия и показывает отсутствие конструктивных методов у революционеров. Тихомиров рассматришает социальный состав революционеров. Прежде всего это молодежь, в подавляющем большинстве студенчество, это «моэг нации». Если с молодости они усомнятся в незыблемости общественных устоев и правственных начал, то это отразится на будущем всего общества. Одновременно автор обращает внимание на некую особенность русского ума, в равной степени присущую и молодым людям. Это леность мысли и стремление к некритичному заимствованию теорий — черты, сформировавшиеся отнодь не на национальной почве.

В итоге Тихомиров подходит к осознанию вопроса о целесообразности революции и отношении ее к эполюционному процессу. «К чему идет общество, — спрацивает философ, — к упрощению или усложнению? Если к усложнению, то необходима постепенность и поступательность. Необходима не революция, а эволюция, то есть напряженная работа государственных и общественных организаций». Государственный механизм, молодежь, наука, политика, администрация, министерства — «псе аспекты должны трудиться на благо, а не стремиться в одночасье разрушить старое и плохое», — полагает он.

## КРИТИКА СОЦИАЛИЗМА

## Граждании и пролетарий

Критический анализ социалистического общества дан Тихомировым в одной из поздних работ «Социально-политические очерки», написанной после революционных событий в России 1905—1907 гг.

Тихомиров признает наличие пролетариата как класса, однако полагает, что он не обладает теми созидательными качествами, которые принисывают ему теоретики созидализма. Пролетариату он противопоставляет иную социальную общность, причем более крупную, — граждан. Он доказывает, что между пролетарием и гражданином существует принципиальная разница. Следовательно, между социалистическим обществом, главным деятелем которого является пролетариат, и гражданским обществом, построенным на начале гражданских взаимоотношений, должна быть столь же принципиальная разница.

Основанием экономической деятельности гражданина является собственность. Гражданин стремится улучшить то общество, частью которого является он сам и его собственность. Преследуя свои интересы, он одновременно заботится и об общественных интересах. Напротив, пролетариат не имеет собственности, он прокливает эксплуатирующее его общество. Его интересы имеют частичный, а не общенародный характер.

В Европе, полагает Тихомиров, рабочий является гражданияюм, а не пролетарием, как то ошибочно пытались доказать Г. Бабеф, Ф. Лассаль и К. Маркс. В России рабочий тем более граждании, так как в большинстве своем он вчеращий крестьянии, не вполне порвавший с частной собственностью. Таким образом, улучшение жизни русского рабочего лежит в сфере гражданских, а не пролетарских взаимоотношений. Весь вопрос в том, какой режим установится в России и по какому пути пойдет русский рабочий — по социалистическому или по гражданскому.

## Пролетарский режим

Выбор варнанта развития принципнален, так как он определяет тип общества. Различные общества реализуют свои особенные, родовые черты. Так, эпоха феодализма несла с собой дух рыцарства, чести,

доблести и служения. Буржуазная эпоха явила свободу личности, частное предпринимательство, экономическое развитие. Пролетарская или социалистическая эпоха тоже должна обладать собственными чертами, и опи должны быть привнесены именно пролетариатом. Но какие родовые черты ему свойственны? Это отсутствие собственности, организованность и дисциплина, привычка к труду, решительность в борьбе. Все эти качества хороши в бою, однако сомнительны в созидательной деятельности. Тихомиров полагает, что социалистическое общество будет более способно к войне, нежели к строительству. Более того, пролетарское созидание вообще невозможно, ибо для него необходима идея, которой у рабочего класса нет. Собственно пролетарская идея содержит революционное, разрушительное зерно. Она появилась как результат бедствий инщеты, безысходности. Созидательная, конструктивная часть этой идеи заимствована из идеи буржуазной. В этом аспекте пролетариат не произвел ничего сверх того, что уже создала буржуваня. Следовательно, любое созидание будет только по видимости пролетарским, а на деле оно совершится по планам буржувании.

## Заслуги и ошибки социализма

Оценка социализма у Тихомирова дуалистична. Он видит в нем как положительное, так и отрицательное содержание. В качестве первого им называется фактор усиления коллективного начала, отсутствующий в буржуазном обществе. Он пишет о под-

держке отдельной личности, о равномерном распределении результатов труда. Отрицательная сторона социализма заключается в его отношении к собственности. Признавая роль частной собственности в прошлом, социалисты отрицают ее в будущем. Они не понимают того простого факта, что от собственности нельзя освободиться, ибо она есть основа существования человека.

Социализм существует только в теории, оп еще не стал действительностью, однако пролетарская идея уже привесла свои видимые плоды, по которым можно судить о реальном социализме. Тихомиров анализирует революционные события и находит, что в результате рабочие потеряли больше, чем приобрели. Следствием забастовок стал экономический спад, отразившийся на заработке. Втянутые в социальный конфликт рабочие почувствовали на себе классовый антагонизм и еще более обострили общественные противоречия. Большой вред пролетариям нанесли политические стачки, так как проводились стихийно, «за компанию», под действием аффекта. Не было предварительной постановки целей, разработки тактики, подготовки общественного мнения, в результате забастовки вылились в террор с его бесполезностью и бесперспективностью. В годы революции рабочие потеряли заработок, рабочие места, профессиональные наныки и профессиональную этику.

## КРИТИКА ДЕМОКРАТИЧЕСКОГО ОБЦЦЕСТВА

## Проблема волензъявления народа

Монархист Тихомиров отрицает не только социалистическое, но и деликратическое устройство. Он находит между инми связь. В основании того и другого типа общества, полагает он, лежит убеждение в возмижность их построения на основании неких правил

и законов. В известном смысле оба они были пскусственно сконструпрованы в первую очередь и теории, а затем (это касается только демократического общества) и на практике. В частности, рождению западноевропейской демократии предпистновала общественная теория Руссо,

Данная проблема является основным положением теории Руссо, нодчерживает Тихомиров. Однако великий француз сам презирал «волю всех», которая эгонстична и подкупаема, и учил «общей воле». Но как достичь общей воли? В первую очередь необходимо определить, что есть сам народ. По этому вопросу существует две точки эрении. Согласно первой из них, народ — это нечто историческое, цельное, длинный ряд последовательных поколений, тысячи лет жинших общей жизнью. В этом отношении народ представляет некое социально-органическое целое с более-менее выраженными закономерностями внутреннего развития. Согласно другой — народ есть сумма наличных обывателей, простам ассоциация людей, соединенных в государство. Эта точка эрения принадлежит теоретикам демократического общественного устройства.

Тихомиров придерживается первой, считая, что «общая воля существует лишь как унаследованный вывод исторических традиционных привычек, как результат долгого коллективного опыта» [66, 20]. Он отрицает наличие народной воли как реального феномена. Народная воля есть выдумка, фикция, она невозможна, полагает философ, ибо если рассмотреть народ со второй точки зрения, как это делают демократы, то становятся очевидными явные ее слабости. Например, существуют вопросы, решение которых радикально отражается на жизни общества, но они понятны только узкому кругу политиков и управленцев. В абсолютном большинстве случаев народ не интересуется и не знает частных вопросов, например, таких как повышение пошлины на какой-либо вид товара или увеличение котикового промысла на Командорских островах. Аншь только в редких случаях, связанных, как правило, с общественными потрясениями, народ проявляет общую волю, выражая ее в лозунгах: «Война до победного конца!» или «Долой узурпатора!» Автор приходит к выводу: «Общей воли в огромном большинстве случаев нет и не может быть во всякий данный момент» [66, 37].

Метаморфозы демократического общества Идея общей воли в демократическом обществе становится фикцией, полагает Тихомиров. Вместо народоправства и «общей воли» приходят «требования большинства». Отличие «общей воли» от «требований большинства» ваключается в том, что в первом

случае народ представляется как «результат долгого коллективного опыта» с традициями прошлых поколений. Во втором случае это только сумма индивидов, случайно объединенных в государство. Соответственно, общество, в основание которого положен первый принцип, является органическим и жизнеспособным, и наоборот, случайное единство случайных индивидов порождает случайность власти с ее частными, партийными интересами. Вместе с этим формируется парламентаризм, в котором «политиканствующее сословие заставляет народ проняносить по различным и не всегда понятным для него поводам «да» и «нет» с тем, чтобы, решив по-своему, представить этому народу результат как итог реализации его же собственной воли».

Старое общество, полагает он, состояло из различных классов и сословий, но в своем целом было гармонично. Новое общество готово принести с собой радикальные изменения в основные сферы социальной жизни, нарушив изначальную гармонию. Определенные изменения уже наступили, они связаны с распространением идеи свободы и духа либерализма. Философ отмечает социальные последствия «нового общестна»: «В области умственной такая свобода создала подчинение авторитетам крайне посредственным. В области экономической свобода создает неслыханное господство напитализма и подчинение пролетариата. В области политической вместо ожидаемого народовластия нарождается лишь новое правищее сословие» [66, 46—47].

Необходимость религиозной иден Критикуя демократическое общество. Тихомиров обращается к религиозной идес. «Правильное устройство социальной жизни возможно лишь при сохранении духовного разновесия человека, а оно... дастся только религиозной идеей» [66, 102]. «От-

казавянись от религиозной идеи, человечество отказалось от единственно верного понимания своего места в природе, своей свободы, своей зависимости от существующего источника пормальной жизни своей. Оно пытается с тех пор то совершению отрицать законы социальной природы, то подчиняться им до степени невыносимой... Расстройства жизни гражданской, социальной и семейной, проистекающие от этого, приводит только к тому, что вместо общего равенства получается господство более сильного и бессовестного, эксплуатация наиболее слабого и добросовестного» [66, 98—99].

## СОЦИАЛЬНАЯ ТЕОРИЯ

## Отношение к соннологии

Однако социальная теория Тихомирова включает не только критику. Позитивная сторона его ваглядов наложена в труде «Монархическая государственность» (1905), в котором философ последова-

тельно рассматривает происхождение монархии, содержание монархического принцина, римско-византийскую государственьюсть, русскую государственность и монархическую политику. В целом это историкополитический труд, где на основе исследования принципов государственной власти и анализа политической истории доказываются преимущества монархического типа правления. Но, кроме политического материала, в работе есть интересующие нас элементы социальной теории.

По мнению Тихомирова, социология «начинается не в тех безднах хаоса, где ничего нельзя разобрать и потому обо всем можно фантазировать. Социология начинается там, где уже заметны явления общественности» [67, 12]. При этом он отличает ее от социальной философии: «В метафизике возможен спор по вопросу об абсолютной самобытности души. В социологии и истории этот спор немыслим».

Оплософ полагает, что в основании изучения социологии лежит исследование чувств, желаний и представлений, которые по сути своей являются вечными и изменяются лишь в «фазах своего зволюционного состоящия». «Только это постоянство основного факта общественности и дает возможность бытия социальных наук» [67, 13]. Оченидно, что, не отрящая социологии в целом, Тихомиров допускает две неточности по отношению к ней. Во-первых, в качестве ее основы он рассматривает не социологические факты, а психические категории: чувства, желания, представления. Во-вторых, эти последние представляются ему неизменными, в то время как они таковыми не являются. Более того, именно изменение всихических составных под воздействием социальных факторов, равно как и противоположный процесс изменения общественной организации при изменения психических составных, является предметом исследования социологии.

Тихомиров суживает область действии социологии, заявляя, что «только в отношении объекта, обладающего некоторыми основными неизменными спойствами, и возможно существование законов, научно наблюдаемых» [67, 13]. Однако установить общественные законы возможно только по отношению к недвижимому объекту, с неизменными свойствами, полагает философ. В этом проявляется неврелость социологического мышлении. Разумеется, легче исследовать объект в состоящии поков, чем в его движении. Этим путем шла вся наука, однако Тихомиров и не допускает возможности динамического подхода в социологии. Он настолько уверен в своем социологическом кредо, что нереносит его на политическую теорию, доказывая, что единственным условием для неизменного существования общества является государство, лучшее из которых — монархическое.

«Что связывает людей в обществе?» Этот поистине
Психологические дюркгеймовский попрос, делающий честь автору,
основы является однопременно самой первой фразой его
общественности труда. Отнечая на него, Тихомпров вновь являет
нам элементы социологического мышления. Он ут-

верждает, что в основе общества лежит кооперация, причем кооперирунотся все те же психические составные: «Законы общественности, суть не что инос, как законы кооперации чувств, хотений и представлений особей, вступающих в общественное между собой взаимодействие». Но «всякая кооперация представляет собой некоторое направление в одну сторону этих разнообразных и противоположных чувств, хотений и представлений, то есть сама по себе представляет некоторую направляющую силу, другими словами, некоторую власть» [67, 14]. Начало общественности — в кооперации, которая суммирует элементы индивидуальных психик. Однако одного лишь принципа кооперации недостаточно для того, чтобы сформировать общественность. Законченная и устойчивая социальная организация требует наличия иного признака — власти.

Власть как социальный феномен

Необходимо отметить, что мы имеем дело уже с оригинальной социальной теорией, любопытно диссонирующей с социологической теорией Э. Дюркгейма (1858—1917).

Французский социолог ставил вопрос о сути солидарности в обществе и находил, что причиной являются его солидаризирующие силы. В различные периоды существования общества эти силы различны. На первом, раннем этапе развития, когда оно складывалось из однотипных групп в виде рядоположенных, равнозначных, ненерархизированных сегментов, солидарность выражалась в механической форме или, по терминологии Дюркгейма, в «механической солидариости». В ее основе лежало репрессивное право, религиозные нормы и общинные традиции. «Сегментарное» общество сохраняло свою целостность и не распадалось на массу сегментов благодаря механической солидарности. На позднем этапе развития общества, названном Дюркгеймом «органическим», когда оно вследствие длительного процесса усложнения приобрело неоднозначную и нерархизированную структуру, силы механической солидариости уступили место органическим силам, действие которых происходит в условиях господства реститутивного права и, что самое главное, общественного разделения труда. По мнению Дюркгейма, современная социальная организация существует благодаря общественному разделению труда. Многообразие профессиональных институтов выполняет солидаризирующую Функцию.

Тихомиров, по сути, поставил аналогичные вопросы. В чем заключается общественная солидарность, каковы ее силы, почему общество не распадается на личностей с их индивидуальными психиказия? По мнению автора, причина во власти, которая приобретает социообразующее значение. Власть есть принцип, необходимый для существования общества.

Власть, отмечает Тихомиров, «рождается одновременно с общественным процессом. Власть является последствием общественного процесса и одним из условий его существования» [67, 14], «факт власти является совершенно неизбежно как прямое последствие психической природы человека» [67, 17]. Власть присуща внутренней организации человека, родственна его психике. Она не противоречит принципу свободы человека, но организует его внутренине силы и направляет на действие. В индивидуальной жизни личности власть играет менее значимую роль, чем свобода, но в сфере общественной жизни она незаменима.

Цель власти заключается в организации социального порядка, который есть «первая потребность человека в общественном состоянии» [67, 19], фактическое отношение между людьян. Порядок имеет свои слои. Первый слой — это отношение между мужчиной и женщиной, членами семьи, отношение к чужим — все, что формулируется в правилах обычая. Этот слой социологически наиболее архаичен, в нем мало систематики, он изобилует частными интересами. Он не формулирует цели, он свидетельствует о том, что есть, но не знает о том, что должно быть. Второй слой порядка основывается на государственной идее. Он кодифицирует отношения между индивидами и группами, закрепляет нормы поведения, формулирует значимые цели. В задачу государства входит поиск более инфоких и разумных форм порядка.

Государство как высшая форма организации общества. Монархия Тихомиров весьма логичен и последователен в доказательстве своих взглядов. Начиная с вопроса о солидариости, он следует к психической кооперации, затем к необходимости власти, далее к порядку и, наконец, подходит к обоснованию необходимости государства, которое венчает социальную структуру. Оно, по мнению автора, является высшей обще-

ственной необходимостью. В его отсутствии не произойдет контроля над порядком, власть не выполнит своей социообразующей роли, не произойдет кооперации и человеческое общество не состоится.

Государственность есть принцип более важный, чем все прочие общественные категории. Государственность является в первую очередь феноменом социальным и только во вторую — политическим. В итоге она объединиет социальное и политическое в единое целое. Государственность есть коллективность, отличающаяся от прочих форм коллективности наличнем верховной власти.

Все вышесказанное является социальной подоплекой политической концепции Тихомирова. Сама политическая теория сводится к доказательству приоритета монархического правления по отношению к любому иному. Автор рассматривает монархическую государственность как наиболее разумную. Оплософ дает типологию монархий, полагая, что существуют три типа: монархия деспотическая, монархия абсолютная и монархия истинная. Он отмечает, что «монархия истинная, составляю-

щая перховенство народной веры и духа в лице монарха» [67, 100], есть соединение иден верховенства власти и народного единства. Именно она осуществляется в русском самодержавии, в то время как деспотическая и абсолютная монархии являются налмативными вариантами. При деспотической монархии суверен противопоставляет себя народному волензъявлению, а при абсолютной монархии царское управление и народное единство не выступают в единстве.

Несмотри на обращение к религиозной идее, пеправильным было бы считать, что философ стоит на религиозных позициях, как, например, Победоносцев. Тихомиров не чужд позитивнаму, хоти его суждения о нем имеют поверхностный характер. Он никогда не обращается в своих работах к Конту, Спенсеру или другим классикам позитивизма. Ошибочно он приписывает к инм Руссо и Кондорсе, отмечая, как те в состоянии, близком к эйфории, рассчитывали с «математической точностью показать, как естественная свобода, проходя сквозь общественный договор, сказывается на политических вольностих». О материализме он судит весьма квалифицированию, что естественню, учитывая его юпопиские социалистические симпатии. По его мненвю, и позитивизм, и материализм представляют собой методологии, искусственно создающие общественные теории с тем, чтобы позже воплотить их в реальность. В то время как эта реальность более внушительна и не поддается поверхностному анализу.

В своем творчестве Тихомиров более политик, чем философ. Ему несвойственно глубокое теоретизирование, он берет элементы действительности и проводит трезвый политический анализ, руководствуясь эдравым смыслом и перспективами развитии государственности в России. А. А. Тихомиров является образцом универсального исследователя, обществоведа широкой социально-политической направленности. В большей степени он политолог, прибегающий к обинирному историческому анализу и доказывающий преимущества монархической формы правления. Одновременно Тихомиров выступает как теоретик, признающий полномочия социологии. Он рассматривает власть как социообразующий фактор. Власть, по его мнению, есть форма общественного порядка не в смысле дисциплины, а в смысле упорядоченности социальной структуры.

## Глава 4 РЕЛИГИОЗНЫЕ ФИЛОСОФЫ



## В. С. Соловьев

Для нас всякая общественная организация интересна и желательна, лишь поскольку в ней воплощается правственное начало, поскольку ею оправдывается добро.

В. С. Солотея

Владимир Сергеевич Соловьев (1853—1900) родился в Москве в семье профессионального преподавателя, профессора русской истории С. М. Соловьева, автора известного труда «История России с древнейших времен». В нем рано явился талант поэта. По настоянию отца с семилетнего возраста он приступил к серьезному прочтению трудов Отцов церкви. В тринадцать лет Соловьев переживает религиозный кризис. Он обращается к трудам Г. Бюхнера и Д. И. Писарева, увлекаясь одновременно социалистическими и коммунистическими идеями. Однако после знакомства с работами Спиновы, Шопенгауэра, Шелчинга, Гегеля он понимает, что у Фейербаха, Милля и других последователей материализма и позитивизма не хватает метафизической глубины.

В период с 1869 по 1873 г. Соловьев — студент историко-философского факультета Московского университета. После его окончания он в течение года учился в духовной академии, параллельно работая над магистерской диссертацией, которую защитил в 1874 г. по работе «Кризис западной философии (Против поэнтивистов)». Эта небольшая книга, написанная двадцатилетним молодым человеком, является, пожалуй, самой яркой философской работой Соловьева. Она была замечена и оценена современниками, в частности Л. Н. Толстым. В ней автор анализирует процесс развития западной философской мысли и находит, что та, представленная как целостное явление, содержит в себе два неприемлемых для философии качества. Во-первых, она опирается на индивидуальный разум и, следовательно, не может служить универсальной методологией. Во-вторых, в основе ее метода лежит принцип аналитического разложении объекта, что приводит к умножению частностей и распадению онтологического целого. Свое исследование он проводит на широком историко-философском материале от средневековой философии до позитивизма, завершая анализ Контом с его отказом от абсолютного познания. В этой преемственности Соловьев видит проявление кризиса западной философии. Данная тема подверглась дальнейшей разработке в труде «Критика отвлеченных начал», представленном автором в качестве докторской диссертации.

После столь бурного начала научной карьеры Соловьеву были предложены ряд мест для преподавательской деятельности, чем он и воспользовался, однако ненадолго. В 1880—1881 гг. он читал лекции в упиверситетах Москвы и Петербурга, а также на Высших женских курсах. После убийства Александра II Соловьев выступил в столичном университете с публичной лекцией, в которой высказал мнение о необходимости христивнского процения преступников. Расхождения во взглядах по этому вопросу с администрацией стали причиной того, что он подал прошение об уходе. Впоследствии ему поступали предложения занить кафедру философии в Одесском и Варшавском университетах, однако он отпетил отказом.

Онлософ никогда не имел ин семьи, ни постоянного места жительства, проводя жизнь в постоянных разъездах и путешествиях. Свой смертный час он встретил в чужом доме. Современники отмечали его беспорядочный образ жизни, пренебрежение к деньгам и комфорту, необычайную доверчивость и непрактичность.

Соловьев был глубоко верующим человеком. Несколько раз его посещали пророческие видения, которым он свято верил и которые для него сбывались. В юновеские годы он перенес кризис веры, связанный с обращением к материализму и атензму, в зрелые годы он переходит узкоконфессиональные границы православия и обращается к идее воссоединения церквей. Данная тема раскрывается у него в работах «История и будущность теократии» (1887) и «La Russe et l'Eglise Universell» (Россия и вселенская церковь), паданная в Париже на французском изыке в 1889 г. Экуменистическая<sup>2</sup> идея настолько завладела Соловьевым, что он принимает в 1896 г. католичество, одновременно

<sup>1</sup> От греч. ontos— сущее. Оптологии — философское учение о бытии.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> От ср. -лати, осешпенісия — всемнекий. Динжение за объедящение всех христианских церквей, позицианое и пачале XX в.

подвергая жесточайшей критике московско-православную церковную традицию, за что ему было официально объявлено о невозможности более печатать работы акалогичного содержания. Идея объединения церквей проходит и в его последней крупной работе «Три разговора». За день до кончины, наступившей 31 июля 1900 г., Соловьев, находясь в доме у философа С. Н. Трубецкого, призвал православного священника для своей последней исповеди, чем вызвал новые, уже посмертные своры о своей истинной верс.

Соловьев рано ушел из жизни, успев оставить после себя немало художественных (в том числе стихотворных), религиозных и философских трудов, основными из которых являются: «Кризис западной философии» (1874), «Философские начала целостного знания» (1877), «Критика отвлеченных начал» (1880), «Оправдание добра» (1895), «Три разговора» (1900).

### КРИТИКА ПОЗИТИВИЗМА

Критическое отношение к поэнтивизму проходит через все творчество Соловьева, начиная с его работы «Кризис западлой философии». Основная критика идет по двум направлениям. Во-первых, он выступает против контовской иден о трех фазисах в развитии человеческого ума, понимаемой как очередность и последовательность теологического метафизического и научного мышления. В качестве аргумента «против» он приводит суждение о несоизмеримости религии, философии и науки. То мнению автора, религия имеет дело с мпровозарением многих, философия представляет личный разум, а наука запимается изучением мпра явлений. Несоизмеримость религии, философии и науки спидетельствует в пользу того, что эти проявления человеческого ума не подменяют друг друга, а напротив, дополняют и сосуществуют вместе, выполняя соответствующие им индивидуально-общественные функции.

Второе направление критики было обращено в сторону генеральной иден позитивизма. Она утверждала отсутствие безусловного и абсолютного внутреннего начала всех явлений и выражала готовность заполнить эту гносеологическую пустоту мыслыю о могуществе естественноизучного знания, способного исследовать и объясиять отношения между вещами. Соловьев полагает, что естественные науки только тогда могут образовать всеобщее мировозарение, когда с их объединением произойдет объединение всего человеческого сознания. Но в его содержании всегда останется нечто, выходящее за рамки относительных явлений, т. е. то, что имеет характер религии или метафизики. В итоге он заключает, что закон Конта верен, «если его отнести к изучению внешних явлений, но не имеет никакого смысла как всеобщий закон всего умственного развития» [57, 604].

Отношение к родоначальнику позитивизма Соловьев выразил в публичном докладе «Идея человечества у Августа Конта», прочитаниюм в столичном университете в год столетия со дня рождения французского социолога. Разделив творчество Конта на период «Курса позитивной философии» и период «Системы позитивной политики», автор дал весьма высокую оценку второму периоду, в котором «безбожник и нехристь» Конт создал учение о Великом Существе, представив его как «всеобъемлющую богочеловеческую полноту». Что же насается «Курса позитивной философии», то по отношению к нему Соловьев с большой долей иронии отмечал, что если следовать логике данного произведения, то придется согласиться с парадоксальным в своей нелепости высказыванием: «Человек произошел от обезьяны, так возлюбим же друг друга».

По отношению к новой общественной науке социологии, непосредственно происходищей из повитивизма, Соловьев высказывался весьма скептически. Он полагал, что коль скоро последний не может претендовать на роль всеобщей теории, то и социология не пригодна в качестве обобщающей теории общества. Она приемлема только как объяснение тех или иных более или менее случайных закономерностей.

### ОТНОШЕНИЕ К СЛАВЯНОФИЛЬСТВУ

Сравнительный анализ работ славянофилов и Соловьева указывает на их общие почвениические кории. На это обратил винмание П. Н. Милюков, видевший в творчестве философа момент «разложения славянофильства». Пишет о «вырождении» славянофильства и сам Соловьев [59], обнаруживший это раньше Милюкова. Однако он связывал этот процесс не со своей собственной персоной, но с процессами объективного характера.

Соловьев серьезно критикует «двойственность и искусственность» славянофилов. С одной стороны, они боролись со злом в русской жизни, а с другой — с «европейским сюртуком». При этом из всех них только Аксаков всерьез верил, что русские государственные учреждения лучше европейских. Между тем факты крепостничества и разгром Новгорода опровергают историко-политические построения Аксакова, «одного костра Аввакума достаточно, чтобы осветить ложь допетровской Руси» [59, 71], — подчеркивает Соловьев.

Серьезные претензии методологического и содержательного характера были высказаны по отношению к теории Хомякова. Последний использовал в своих критических работах спор католиков с протестантами, наяв из текста нужные для него места, но не добавив ничего собственного, утверждает философ. Хомяков создал оригинальное учение о церкви. Выяснив ее сущность, «он должен был искать путь для исцелении всего церковного человечества, но он заговорил, что мы одни в абсолютной истине, в отличие от прочих, которые в абсолютной лжи. Нужен был талант Хомякова, чтобы доказать это» [54, XV], — отмечает автор.

Соловьев раскрывает логику перехода славинофильской идеи к национализму. Сначала у старших славянофилов русский народ представлен как поситель вселенской правды. Затем у Каткова он рассматривается в качестве стихийной силы, независимой от Вселенской церкви. Наконец, в труде Данилевского происходит поклонение национальной односторонности русского народа, выраженное утилитарным стремлением захватить Константинополь и превратить его в столицу своего культурно-исторического типа.

Философ называет идеал сланянофилов «фальшиным». По его мнеиню, славянофилы лукавили, когда объявляли русский народ единственно хорошим во имя его православия. На их фоне значительно лучше выглядит консернатор и офяциальный охранитель Катков, прямо объявивший предметом поклонения сам народ не во имя каких-то там спорных добродетелей, а во имя его силы и потенциального политического могущества. У него качества русского народа реалыны, а не идеализированы. Именно с Катковым и Данилевским связывает Соловьев процесс «вырождения» славянофильства. Идея о запредельности, свитости, духовности русского народа уступает место идее национального могущества, столь влементарной и естественной для европейского сознания второй трети XIX в.

Мотивы противоречия Соловьева и славянофилов очевидны. В основании их мировозарений лежит сходное стремление к религиозному объединению, однако если Хомяков со своими единомышленниками полагал, что вселенский синтез невозможен и его место должен занять паллиативный вариант сохранения первопачального единства в образе православной церкви, то Соловьев, напротив, пришел к заключению о необходимости всецерковного единства и актуальности всецерковного человечества. С его точки зрения, православие и русский народ есть лишь часть этого всецерковного человечества, отнюдь не обладающие никакими принципиальными преимуществами. Данная позиция объясняет трезвость его суждений относительно действительности, однако в отношении будущего он сохраняет надежду: «Славянофильство конкретное, слитное — умерло и не воскреснет. Умерла ли также и вышедшая из нее универсально-религиозная идея — этот вопрос еще подлежит высщей инстанции» [52, 88].

### КРИТИКА Н. Я. ДАНИЛЕВСКОГО

Соловьев не разделяет точку врения славянофилов, противопоставляющих Восток и Запад. Он исходит из приоритета всечеловеческих ценностей, перед которыми данное деление не имеет первостепенного значения. Именно по данному вопросу о всечеловеческих ценностях он вступает в длительную полемику с Данилевским, а затем, после его кончины, с продолжателем и популяризатором его теории — Страховым.

Здравая критика теории Данилевского дана Соловьевым в работе «Минмая борьба с Западом» [55]. В ней приведены пять интересных аргументов. Во-первых, методы борьбы с Западом есть продолжение самих западных методов. Если бы Данилевский и Страхов проповедопали лень и праздность, это было бы нечто новое в методологии, полагаст автор. Во-вторых, нет ясности в том, что именно является существенным у Данилевского: теория культурно-исторических типов, протипопоставление славянского и романо-германского культурных типов нли взгляд на мировую историю, основанный на национальном начале. В-третьих, положение Данилевского о невозможности передачи содержания одной докальной цивилизации другой не соответствует действительности, иначе как объяснить проникновение буддизма в Тибет и Китай из Индии и распространение христианства по всему миру? В-четвертых, Данилевский аморален, он предполагает политическими методами провоцировать столкновение европейских государств. В-пятых, у Данилевского и Страхова непомерное национальное самодовольство. Если бы оно было у Петра I, то не было бы ин Страхова, ин Данилевского, отмечает философ.

Однако, несмотря на научные и мировоззренческие противоречия, Соловьев дал согласие и написал для Энциклопедического словаря Брокгауза и Ефрона статью, посвященную Данилевскому, где за вычетом известных нам аргументов дал в целом положительную оценку последнему, назвав его «человеком, самостоятельно мыслившим и сильно убежденным».

### РУССКАЯ ИДЕЯ

Понятие «русская идея» было весьма популярно в социально-философской мысли России. К нему обращались мыслители первой величины — Л. П. Карсавии, Н. А. Бердяев и др. У Соловьева русская идея вписывается в широкий социальный контекст, названный автором «теократическим обществом». Он рассматривает русскую идею как ментальную конструкцию, сформировавшуюся в рамках славинофильства. Философ пидит в ней искусственное противопоставление вселенского и национального. Он критикует славинофилов за пеправильный, по его мнению, пагляд на сущность нации: «Идея нации есть не то, что она сама думает о себе во премени, но то, что Бог думает о ней в вечности» [58, 324].

С точки эрении Соловьева, русская нация приняла европейскую культуру и цивилизацию, но при этом она стремится сохранить свою индивидуальность. Каждая нация призвана выполнить свою миссию, но ее реализация должна происходить в рамках общественной жизни христианского мира. Для того чтобы сохранить христианский характер, России необходимо принести в жертву свой национальный эгонэм. Перед Россией стоит альтериатива: либо сохранить индивидуальность, подпитываемую почвенническим национализмом, либо, смирившись с ее потерей, войти в общественную жизнь христианского мира. Соловьен настанвает на втором варианте. Для философа русская идея имеет смысл только как аспект идеи христианской. Сама России без остального христианского мира не может выполнить своей миссии.

### ГЕОКРАТИЧЕСКОЕ ОБІ<u>Ш</u>ЕСТВО

Соловьев поставил перед собой грандновную задачу разработки плана теоретического обоснования возможности построения теократического общества. Для реализации этой цели он задумал написать трехтомный труд, однако вышел в свет только первый том «История и будущность теократии». Второй и третий тома не были написаны, но основное их содержание было передано в книге «La Russe et l'Eglise Universelle» (Россия и Вселенская церковь) и в небольшой работе «Русская идея».

Теократическое общество Соловьева в главной своей черте повторяет конструкцию общественного устройства старших славянофилов с тем принципиальным различием, что если последнее базировалось на

<sup>1</sup> От греч, theus — бог и kratos — власть. Власть быкественного.

безусловном признании за православной верой всей полноты церковной истинности, то Соловьев придерживается позиции приоритета всечеловеческих ценностей над национальными идеалами.

По мнению философа, в основание теократического общества должен быть положен идеальный образец церковной организации жизни. Церковь есть всемирная организация истинной жизни, утверждает он. Истинной жизнью Соловьен называет такую жизнь, которая «в своем настоящем сохраняет свое прошлое». Ее невозможно обнаружить в природной жизны, она существует только в духе. В противоположность ей ложная жизнь заключается в том, что «всякая природная жизнь съедает чужое бытие для того, чтобы создать свое», прошлое уничтожается будущим.

Автор разрабатывает план построения теократического общества. Первое и главное условие — это наличие Вселенской церкви. Во главе ее стоит «общее интернациональное сиященство», объединенное и централизонанное в лице «Отца всёх народов» или «Верховного первосвященинка». Слияние национальных клиров во вселенское тело должно происходить через постоянный «питериациональный центр». В качестве методов объединения рекомендуется придерживаться реальных, а не ндеальных, совершенных целей. Идеалом теократического общества провозглавнается «вселенское братство, исходящее из вселенского отечества, через непрерывное моральное и социальное сыновство» [58, 351]. Наконец, Соловьев указывает три составные части теократического общества. Во-первых, это «вселенский первосвященник» со своны духошным авторитетом и функциями сохранения непреходящих ценностей человечества. Во-пторых, это светская власть национальных государств с функциями реализации прав и обязанностей в настоящем. В-третых, это мыслитель-философ, не обладающий формальными признаками власти, но осуществляющий духовное руководство общественным развитием в данный период времени. Автор называет его пророком или «спободным инициатором прогрессивного социального движения», функции которого сводится к согласованию своего внутрепнего вдохновения с социальными потребностими. Соединение и согласование этих трех составных теократического общества является первым условием истипного прогресса.

Необходимо еще раз отметить отношение Соловьева к Конту, а именно к его позднему труду «Система позитивной политики». Поразительно сходство взглядов (вплоть до терминологического) обоих мыслителей относительно перспектив строительства общества, основанного на теологических началах. Оба философа пишут о первосвя-

### НРАВСТВЕННОЕ НАЧАЛО ОБЩЕСТВА

«Всякая общественная среда есть объективное проявление или воплощение правственности» [60, 287], или общество есть «организованная правственность» [60, 341], — провозгланает Соловьев. Нравственность есть условие функционпрования общества, она реализуется в экономической, правовой, национальной сферах. Нравственность послужила причиной возникновении общества. Впервые она возникает в родовой жизни. Род есть осуществление личного достоинства человека, в нем проявляется весь спектр правственности: почитание предков, самопожертвование ради потомства, уважение старших или, по классификации Соловьева, религиозная, альтрунстическая и аскетическая ее разновидности. Таким образом, на первом уровне общественной жизни правственное достоинство лица, полученное им от Бога, органично распространяется на род, становясь условнем его существования.

Род делится и увеличивается в размере, в результате появляется племя. На этом уровне еще продолжает действовать закон общественной солидарности, базирующийся на правственной близости сообщинков. Однако союз племен пользуется уже договорами — формальными обязательствами, призванными подтвердить сохранение иравственных норм в больших сообществах, члены которого могут никогда не вступять в непосредственный контакт друг с другом. Союз племен приводит к появлению государства. На этой стадии создается видимость того, что значимость закона и права превалирует над иравственными пормами. В этой ситуации перед личностью встает дилемма, на сторону какой традиции встать: придерживаться тесного и близкого круга едивоверцев и единомышленников, разделяющих и признающих общие правственные нормы, или встать на сторону более широкого и отдаленного круга людей, отношения с которыми формулируются при помощи закона. На этом втором государственном уровне общественной жизни нравственное начало переживает великое испытание, из которого оно должно выйти победителем, полагает Соловьев.

Современный государственный уровень общественной жизни несовершенен. На смену ему должен прийти третий этап — «всемирное общество», общие контуры которого философ определил в идее теократического общества. Наступление «всемирного общества» означает осознание всем человечеством общечеловеческих ценностей и одновременно реализацию их в индивидуальном национальном плане. Осуществление этого грандиозного плана должно происходить при непосредственном действии правственных сил. То, что не в силах сделать никакое государство и пикакая империя силою закона и власти, подвластио правственной силе, так как она является сущностной особенностью человека как такового. Нравственному закону подвержен любой человек в силу его божественного происхождения. Объединение людей по принципу правственной общности создаст необходимую общественную солидарность.

### НРАВСТВЕННЫЙ АСПЕКТ ЭКОНОМИЧЕСКОГО ВОПРОСА

Этап «всемирного общества» — дело будущего, в настоящем правит закои и власть. Однако правственность, по мисиню философа, уже реализует себя во всех сферах общественной жизни и, прежде всего, в такой на первый взгляд безправственной, как экономика. Этой проблеме Соловьев уделяет столь большое внимание, что можно говорить о некоей экономической теории. Основные ее положения изложены в работах «Экономический вопрос с правственной точки эрения» и «Оправдание добра».

Прежде всего он ищет метафизическое основание собственности и находит его в существовании самого человека, точнее, в содержании его инутрениего опыта, где тот отличает «себя» от «своего». Есть и другой янный признак собственности — тело человека. Однако в отношеини последнего нет полной свободы, ибо право расстаться с жизнью не соответствует христианской иравственности. Находя метафизическое обоснование собственности и тем самым признавая ее действительное существование, Соловьев тем не менее чрезвычайно ограничивает возможности ее реализации. Он полагает, что нет абсолютной собственности на иненине вещи, так как собственность предполагает материальную связь. Но какая материальная связь может быть между заводчиком, живущим в Сапкт-Петербурге, и его заводами в Сибири? Такую связь может осуществить только труд, он является звеном между человеком и вещью. Однако и он не дает полного права на обладание вещью, ибо «труд, производящий не вещь, а только некоторое частное спойство в ней, неотделимое, однако, от целой веци, не может давать права собственности на то, что он не производил и что от него не зависит» [61, 563]. Для Соловьева право собственности распространяется лишь на результат труда и то лишь в таком виде, в каком результат труда представляет собой продукт для непосредственного унотребления, без возможности дальнейшей эксплуатации. В противном случае результатом труда должен воспользоваться тот, кто будет извлекать из произведениой вещи новые полезные свойства.

Весьма интересны рассуждения Соловьева о возможностях экономики как науки. С его точки эрения, они весьма ограничены. Несомненно, существуют некоторые экономические закономерности, например пропорциональная зависимость цены от спроса и предложения. Однако эти закономерности далеки от статуса закона. Закон — это нечто, действующее по всех ситуациях без исключения. Что же касается экономической сферы, то можно представить себе ситуацию, когда благотворитель снизит цену на свой товар вопреки спросу. Это единичное, хотя и вполие допустимое исключение. Но если государственная власть в лице правительства встанет на сторону потребителя, если она сама станет выполнить функции благотворителя, то мы упидим фатальное нарушение экономического закона, полагает Соловьев. Таким образом, он заключает: «Никаких самостоятельных экономических законов, никакой особой экономической необходимости нет и быть не может. Самостоятельный и безусловный закон для человека один правственный и необходимость одна — правственная» [61, 542].

Основным критерием экономики он считает «достойное существование». В это понятие философ вкладывает правственное содержание. «Достойное существование» может быть и при пищете — пример Франциска Ассизского<sup>1</sup>. Но оно невозможно в условиях, где человек является средством достижения цели. «Достойное существование» должно быть обеспечено обществом путем упорядочивания в нем экономических отношений, отмечает автор. Для этой цели Солошьев выдвигает проект переустройства экономических отношений. По его мнению, общество в лице государственной власти должно принудить владельцев предприятий уменьшить общее рабочее время с сохранением прежнего уровня заработной платы. Это приведет к некоторому сокращению экономических показателей, однако общество добьется более важного — увеличения свободного времени для правственного воспитания работника. Со временем такой работник создаст значительно больше продукта и этим компенсирует предыдущие экономические потери общества.

Очевидно, что в решении экономического вопроса существуют концептуальные противоречия, исходящие из различных политэкономиче-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Итальянский проповединк (1181—1226), основатель ордена францисканцев. Учил помогать блиминим, проповедовать Евангелие, жить в абсолютной бедиости.

ских школ: социалистической и капиталистической. Нравственно настроенный Соловьев выступает против обоих направлений. Несостоятельность социалистической политической экономии он видит в том, что та только создает видимость единства правственных и экономических целей, а на деле проводит принцип материального интереса более, чем капиталистическая политическая экономия. Недостаток ее философ видит в том, что в ней происходят подмена и «извращение должного общественного порядка, возведение низшей и служебной, по существу, области — экономической на степень высшей и господствующей и низведение всего остального до значения средств и орудий материального интереса» [61, 544].

В целом Соловьев имеет невысокое мисине об экономике как науке, о ее реальных возможностях, а главное, о месте самого экономизма в жизни человека. Главное в человеке то, к чему он стремится, ради чего осуществляет свою деятельность. В этом процессе экономика занимает служебное положение. Недостаток экономического развития и экономические бедствия указывают на то, что хозяйственные отношения не связаны должным образом с началами добра, не организованы правственно. «Окончательное решение всего социально-экономического вопроса заключается только в правственной организации хозяйственных отношений» [61, 569], — заключает автор.

### ИДЕЯ ПРОГРЕССА. ЛИЧНОСТЬ И ОБЩЕСТВО

Может показаться странным, что религиозный философ часто обращается к позитивистскому понятию «прогресс». Однако интерес мыслителя к данному понятию закономерен. В прогрессе он видит процесс перехода «от узко ограниченных и скудных форм жизни к более общирным и содержательным» [52, 259], или процесс «видонаменения среды, повышение ее уровня» [53, 138].

В этих определениях присутствуют три основных качества: движение, изменение, возрастание, с которыми согласится всякий позитивист, равно как и с утверждением о том, что «условия подвижности и изменяемость (развития и прогресса) вырабатываются так называемой цивиливацией» [56, 761]. Однако на этом сходство завершается, ибо, если позитивизм и сформированцаяся на его основе социология видят в прогрессе безличностный, объективный процесс, призванный в ментальном плане заменить собой утеринный в позитивизме метафизический абсолют и единство целостного знания, то у Соловьева прогресс

является личностной реализацией правственных целей, имеющих всечеловеческий характер.

Философ наделяет прогресс двумя принципнально новыми смысловыми характеристиками. Во-первых, он связаи с личностным началом. Носителями прогресса являются личности. Индивиды, посители «сверхродового» сознания, тяготились узкими рамками родового быта и стремились к «более широкой правственности и общественности». Эти личности собирали вольные дружины и основывали города. Во-вторых, прогресс связан с постановкой общественно значимой цели. Именно цель должна обеспечить переход к теократическому обществу, построенному на правственных началах.

По мнению автора, общественный прогресс связан с личной иравственностью, которая осуществляет процесс развития посредством наиболее иравственных людей. Но сама правственность при этом не является продуктом прогресса и не прогрессирует, как и сама личность. Прогрессу подвержены только формы жизни, такие как экономические отношения. Прогресс совершается до тех пор, пока несовершенная общественная жизнь не войдет в свое совершенное общечеловеческое состояние. Прогресс имеет свое начало и свой конец, он личностен и ориентирован на достижными цель.

Соловьев придерживается философской идеи иссединства, поэтому для него неактуально противопоставление общества и личности: «Общество есть дополненная или расширенная личность, а личность — сжатое или сосредоточенное общество» [52, 65]. Единство того и другого столь очевидно, что он применяет для их описания понятие «лично-общественная жизнь». Солидарность между всеми и каждым уже существует, полагает Соловьев, поэтому мировая задача состоит не в ее создании, а в осознании и духовном усвоении этой солидарности. Философ отмечает, что «нельзя противопоставлять личность и общество, так как царствие Божие можно получить только для себя и для всех и со всеми» [52, 281].

Вклад В. С. Соловьева в русскую социальную мысль определяется его теорией всеединства. Имея цель собрать все воедино, он не мог обойти вниманием сферу общественной жизни, хотя работ, непосредственно посвященных данной теме, немного.

Обращает на себя внимание факт отрицания всех господствующих социально-философских теорий: западноевропейского философского рационализма, позитивизма, теоретической социологии, славянофильских идей, концепции Данилевского. Им противопоставляется идея всеединства, вбирающая в себя экуменистическую идею в сфере религиозной деятельности, идею оправдания добра как философскую категорию, идею построения теократического общества.

Другой характерной чертой творчества Соловьева является то больнюе значение, которое философ придает правственности в формировании общества. Государственность существовала всегда, но государство аншено правственности, оно основано на принуждении и преследует властные цели, в то время как все человеческие отношения и все человеческие союзы пронизаны не властью, а правственностью. Решение абсолютно всех социальных вопросов, в особенности экономических, лежит в плоскости правственности, которая изначально присуща человеку как существу духовному. Но в коллективном проживании людей правственность принимает вид императива только с рождением церкви. Именно поэтому будущее человеческого общества Соловьев связывает с теократическим обществом.



# Н. А. Бердяев

Народы инкогда не достигают того, к чему стремятся.

Н. А. Берляса

Николай Александрович Бердяев (1874—1948) является одной из самых ярких личностей не только отечественной, но и европейской социально-философской мысли. Он не создал законченной философской системы, однако его опыты в области исследования свободы и личности остаются непревзойденными.

Бердяев родился в семье, принадлежавшей к старинному дворянскому роду. Его прадед был новороссийским генерал-губернатором, а дед — атаманом Войска Донского, участником Отечественной войны 1812 г. По матери, урожденной княжне Кудашевой, он имел дальние родственные связи с царской фамилией. Бердяеву была предназначена судьба аристократа, и он стал таковым, однако аристократом иного рода, не сословным, а духовным.

С детства родители готовили его к военной службе. Некоторое время он учился в Киевском кадетском корпусе, по оставил его. Окончив Киевский университет, Бердяев сблизился с революционными марксистами, подвергался аресту и высылке. Затем жил в Москве, где входил в религиозно-философское общество и редактировал его печатные издания. К преподавательской деятельности он приступил только после 1917 г., по ненадолго. Осенью 1922 г. по инициативе В. И. Ленина и Л. Д. Троцкого в составе большой группы интеллигенции Бердяев был принудительно выслан за пределы России. Живя в Париже, он возобновил деятельность религиозно-философского общества, продолжал редакторскую работу, однако более всего занимался философским творчеством.

Список работ Бердяева весьма общирен. В своей автобиографии «Самопознание. Опыт философской автобиографии» (1948) он отмечал как наиболее удавшиеся следующие труды: «Смысл творчества. Опыт оправдания человека» (1916), «О назначении человека. Опыт парадоксальной этики» (1934), «Я и мир объектов», «О рабстве и свободе человека» (1939). К втому списку необходимо добавить те работы, в которых поднята интересующая нас социальная проблематика: «Философия неравенства. Письма к недругам по социальной философии» (1923), «Смысл истории» (1922), «Русская идея» (1946), «Истоки и смысл русского коммунизма» (1937), «Судьба человека в современном мире» (1934), «Новое средневсковье» (1934).

Умер Бердяев в 1948 г. в Париже за письменным столом, работая над книгой «Царство духа и царство кесаря».

### МАРКСИСТСКИЙ ЭТАП

Апологетика марксизму В юношеские годы будущий философ увлекся марксизмом, что объясилется стремлением к индивидуализации. Его не устранвал «накатанный» путь представите-ля аристократического сословия, и он

начал творческий поиск в популярном в то время социально-философском течении.

Марксистский этап был весьма недолгим. Первые работы выходят в конце 90-х гг. XIX в., а в самом начале XX в. Бердяев уже выступаег с критикой марксизма. Этот период его творчества можно разделить на два этапа: апологетический и критический.

Поддержка марксизма проходит на фоне критики позитивизма, точнее, его субъективного варианта. Бердяев не против позитивизма в его классическом варианте. Мы не находим у него критических замечаний, обращенных к О. Конту или Г. Спенсеру, однако в отношении Н. К. Михайловского, теоретического лидера русского правственно-этического позитивизма, его мнение однозначно отрицательное.

Михайловский, отмечает Бердяев, стоит на «субъективно-антропологической точке воения, да еще с биологической подкладкой» [11, 65]. следствием чего является деформация всей социальной теории. Он «нигде не ставит вопрос о роли личности в истории, его субъективизм исключает саму эту возможность» [11, 93]. Он вкладывает в понятие «прогресс» субъективно-этический смысл, «выставляет известный идеал, приближение к которому было бы прогрессом» [11, 131]. Н. К. Михайловский, по мнению Бердяева, «фанатик физиологического разделения труда, непримирными враг общественного разделения труда» [11, 144], между обществом и организмом он видит исключительно биологические отношения и не хочет признать наличие социальных отношений. Сущность исторического процесса сводится у Михайловского к борьбе личности и общества, он не признает главенствующей роли развитии производительных сил. Наконец, он неверно трактует последствия социальной дифференциации, полагая, что та ведет к неравенству и различно между людьми.

Таким образом философ следует вполие традиционной ливии, намеченной еще марксистами Г. В. Плехановым и В. И. Лениным. Он выступает против социальной концепции народничества, но если последние критически доказывали преимущества капиталистического пути развития, то Бердяев обращается к социально-философскому анализу категорий прогресса, личности, индивидуализма. Теоретической базой в этой критике выступает марксизм.

Вслед за классивами марксизма он повторяет, что «в основе исторического процесса лежит развитие производительных сил человеческого общества, все, что способствует развитию производительных сил прогрессивно, все, что препятствует ему — реакционно» [11, 128]. Бердяев пишет о прогрессивном общественном классе, «стремления и идеалы которого согласуются с тенденциями социального развития» [11, 118]. Он находит, что источник социального неравенства заключается в низком уровне развития производительных сил, а «сложность и дифференцированность будущего общества не означают неравенство Божьего мира, оторвало вас от жизни космической... Все сделалось у вас социальным, производным от социальных категорий, все подчинилось социальности. Поэтому все стало у вас поверхностным, все липилось глубоких основ, липилась глубоких основ и сама социальность. Социальность наша, общественность ваша есть абстракция из абстракций. Социологическое миросозерцание О. Конта или К. Маркса абстрактное миросозерцание» [13, 31].

### ПЕРЕХОД К ИДЕАЛИЗМУ

Критикуя социологию и связанные с нею материализм и позитивиам, Бердяев приходит к осознанию необходимости новой социальной теории, которая смогла бы преодолеть условность научного построения и подчинила бы все множество общественных вопросов одному — вопросу о судьбе человека в мире и ее отношении к сверхчеловеческому. Общность проблемы и ее запредельность оставляют поле исследования исключительно за метафизикой с ее идеалистическим методом.

Интересно, что переходу к идеализму способствовало обращение Бердяева к русской мысли. Он находит в творчестве А. С. Хомикова и В. С. Соловьева положительную сторону, выразившуюся в критике рационализма, обращении их к спиритуализму и метафизическому реализму, к попытке восстановления целостного опыта, в котором дано все сущее. В самом русском национальном духе заложены корин иделизма. Никто не интересуется в такой степени конечными философкими вопросами, как русские, будь то литераторы от А. С. Пуникина до А. П. Чехова или социологи от П. Л. Лаврова до Н. К. Михайловского, полагает Бердяев. «Наше идеалистическое движение вполне национально и самобытно, оно пытается решить на почве традиций, завещанных нам историко-философской мыслыю, проблему личности и проблему прогресса и приводит к философии свободы и оснобождения» [5, 723].

### РЕЛИГИОЗНО-ОНТОЛОГИЧЕСКИЕ ОСНОВЫ ОБЩЕСТВА

По мнению Бердиева, в основу общества не может быть положен какой-либо один социологический фактор, как, например, экономизм или биологизм, ибо они случайны, вторичны и имеют опосредованный характер. Монофакториость есть признак социологии с ее стремлением выстроить причинно-следственную зависимость, вписать в нее имеющееся многообразие общественных явлений и тем самым заявить претензию на абсолютное знание взаимозависимости относительных фактов.

Философ полагает, что в основании общественности лежат религиозпо-онтологические принципы, которых всего пять: аристократизм, перархичность, консерватизм, свобода и личность. Они сущностны и существенны, их идеальная форма реализуется в реальном содержании, следовательно, возможно говорить об их метафизичности. Однако происхождение данных принципов сверхсуциостно, они по рождению не принадлежат посюстороннему миру, поэтому философская мысль бессильна проникнуть в их истинную глубину. Эти принципы имеют более глубокое, эзотерическое (от греч. esöterikos — внутренний) происхождение. Они появляются из глубии божественного творения, совместно с актом творення, и представляют собой «правила», созданные творцом, для гориего мира. Эманируя (от повднелат. emanatio — истечение, исхождение), совершая процесс писхождения в мир дольний, эти принцины становятся одновременно социообразующими. На них строится любое человеческое общество. Они пребывают в основе социальности. Всего их пять, но было бы бесполезным выделять из их числа доминантный принцип, ибо к ним не применимы ин социологическая тенденция выделения монофакторности, ин философское стремление к поиску первопричинности. Все они соотносимы только с актом творения.

Первым (по счету, но не по значимости) можно назвать принцип аристократизма. Аристократизм для Бердяева — это качественность. Высшее качество принадлежит Богу. В общественной организации аристократизм выражается в господстве лучших. Аристократизм есть неизбывное, обязательное свойство любой социальной организации, лучшее подтверждение этому является факт большевистской революции. Уничтожив старую аристократию, она тут же сформировала новую. Аристократизм имеет не классовое и не сословное, а духовное начало, поэтому аристократом может стать даже выходец из низших слоев, если он обладает качественными отличиями. К таковым относятся жертвенность, забота об общественном благе, нестяжательство, склонность во всех жизненных неудачах винить только себя. Аристократизм в России имел свои особенности. К сожалению, русская аристократия не имела многовековой традиции. У нее не было рыцарского периода, она во многом зависела от темной народной массы. Начиная с Петра ! она приобрела бюрократическую окраску, но тем не менее высочайшее проявление русского духа связано именно с ней. Это явствует из примеров литературы, культуры, семейного быта.

Второй религиозию-онтологический принцип, по Берджеву, это нерархизм. Есть перархия пебесная, отражающая отношение творца к его творению. В соответствии с небесной перархизма в том, что он создает общественную унорядоченность. Он не позволяет индивидам и социальным группам пребывать в хаотическом беспорядке, он ранжирует и организует их. Иерархизм предполагает наличие разного рода перавенсти: имущественного, политического, сословного, классового и т. д. Бердяев утверждает, что в обществе не должны ставиться попросы о ликвидации перавенства, так как это противоречит религнозно-онгологическим принципам. Попытка достижения равенства приведет к появлению пового перавенства, еще более несправедливого и уродливого. Русская революции, замечает философ, куда как лучие доказала наличие и действенность данного правила.

Третий принцип — консерватизм песьма важен для Бердяева. В нем он видит борьбу нечности со временем. Всесильное время, подобно мифическому Сатурну, пожирает своих детей. Современная эпоха заражена идеей прогресса. Положительным считаются изменения, поповведения, изобретения, будь то в экономике, технике или политике. Человек 
в таком мире не усвенает сродниться с настоящим. События проходит 
мимо него быстрее, чем он в состоянии их осмыслить. Человек делается 
отчужденным, его уделом становится нечная погоня за результатами 
прогресса, заведомо обгоняющего его. Консерватизм иренятствует нанору времени, он не позволяет захватить в свой поток челонека, но возпращает его к вечным ценностям, к своему произлому, к собственным 
истокам. Консерватизм в нетхих рукопислх и в могильных плитах, в намяти предков и в народных традициих. «Смысл консерватизма не в том, 
что он препятствует движению вперед и вверх, а в том, что он препятствует движению назад и вина, к хаотической тьме» [13, 100].

Спобода — четвертый принцип, являющийся основой общественной жизни. Необходимо отметить, что эта категории занимает у Бердяева одно из центральных мест по всей его философии. Он выводит ее из таких глубии бытия, в которых еще не произовло появление Бога. Он, религиозный философ, вопреки библейскому тексту «сначала было Слово и Слово было Бог» утверждает, что первоначально было некое состояние, характеризуемое немецким термином «der Ungrund» — нечто подпочвенное, в исдрах которого зародилась Свобода и Бог одновременно. Они родственны и равны по произхождению и по значению, а потому Бог не вправе распоряжаться Свободой. Первое проявление Свободы — акт грехопадения. Вся носледующая петхозаветная исто-

рия есть иллюстрация буйства необузданной Свободы. Для того чтобы укротить и приручить Свободу, вдохнуть в нее благостное содержание, очистить ее от природного неистовства, пришел Христос. Он своею смертью на кресте спустился в глубины Ungrund'а, где просветил ее, наделил своим духовным содержанием, оставив тем не менее в целостности ее право на независимость в выборе действия. Христос очистил Свободу, дал возможность ее созидательного действия, однако она оставляет за собой право возвращения к природной необузданности. Человек в общественной жизни обладает правом выбора, он волен изменять и преобразовывать окружающую его социальную действительность. Но нет уверенности в том, что его действия не нанесут вреда, ибо Свобода сохраниет свою двойственную структуру. Таким образом, в своих социально значимых действиях человек должен руководствоваться нормами и правилами, провозглашенными Христом.

Наконец, в основе общественной жизни лежит и принцип индивидуализма. Бердяев видит его проявление в многообразии отдельных исторических эпох и даже по всей человеческой истории. Индивидуален не только каждый человек, по и всякая историческая эпоха и даже сама история человеческого общества. Степень индивидуализации пропорциональна степени богатства и разнообразия. Потеря индивидуализации приводит к бесплодной выравненности, к тому, что несет с собой общество, построенное на социологических началах.

### ТЕОРИЯ ЛИЧНОСТИ

Исторический взгляд на теорию личности Центральной проблемой творчества Бердяева является челопеческая личность — «величайшая в мире загадка». Это относится как к философии, так и к социальной теории. «Весь мир инчто по сравнению с человеческой личностью, с единственным лицом

человека, с единственной его судьбой» [6, 19]. Личность как микрокосм обладает не меньшей значимостью, чем весь прочий мир, «личность не есть часть и не может быть частью в отношении к какому-либо целому, хотя бы к огромному целому, всему миру» [6, 20].

Анчность существовала не всегда. Греческая цивилизация не знала такого понятия, как не знал его и Рим. Античность имела представление только о персоне (от лат. регопа — маска на сцене). Этот термии был заимствован из области театрального искусства и обозначал различие характеров. Бердяев полагает, что рождение личности связано с христианством: «Создание Бога как личности предшествовало созда-

иню человека как личности» [6, 29]. Средневековая схоластика не решила проблемы личности, ибо была склонна видеть в ней преобладание телесного начала. Новое время принесло положительные результаты в понимании сущности личности, считает философ. Так, Г. Лейбинц находил в ней возможность самосознания, И. Кант заявил о наличии не только интеллектуального, но и более важного, этического начала, наконец, Макс Штирнер пришел к пониманию того, что человек есть микрокосм.

Анчность и индивидуум. Персонализм По мнению Бердяева, индипид есть категория биологическая, натуралистическая и социологическая. Он является частью целого: рода, общества, космоса и при этом не имеет независимости от этого целого. Индивид связан с материальным миром, по-

рождается им и не свободен от него, равно как не может освободиться от родства со своим отцом и своей матерью.

Напротив, личность «...есть свобода и независимость челопека в отношении к природе, обществу, государству» [6, 32]. Она не связана с родовым процессом, свободна от отца и матери, не входит в общественный организм. Личность является выражением неповторимого, поэтому более индивидуализирована, чем индивид. Личность — категория неестественная, тело человека лишь один из аспектов, личность духовна и спиритуалистична.

Человеческая личность поистине безграинчиа, утверждает Бердяев. «Космос, человечество, нация и прочее находятся в человеческой личности, как в индивидуализированиюм универсуме или микрокосме.... Солице экзистенциально находится не в центре космоса, а в центре человеческой личности» [6, 37].

Возвыщая и абсолютизируя личность, Бердяев приходит к персонализму — качественно иному пониманию личности. Персонализм, по мнению мыслителя, есть логическое завершение идеи личности. Индивиды, соединенные вместе социальными силами, образуют общество. Но что должно произойти при объединении личностей, каждая из которых является центром вселенной?

Онлософ пишет о персонализме как о качестве, противоположном индивидуализму, который естествен и банален. Реализуясь в обществе, индивидуализм наделяет своим содержанием большинство людей, делая их эффективными производителями. Однако как принцип он лишен творчества и заботится только о воспроизводстве. Индивиды лишь воспроизводят себе подобных и редуплицируют общественные отношения, тогда как личности творят и персонифицируют. Все приведенные факты восхождения мировой истории связаны непосредственно с персонализмом и личностями, утверждает Бердяев. Главное отличие личности от индивида в творческом характере первого. Творчество присуще Творцу, впервые оно явилось в акте Творения. Личность продолжает творческий акт, руководствуясь исключительно божественным прецедентом, для нее не существует трафарста, всякое действие для нее ново: «Творчество создает нового человека и новый космос, новое общение человека с человеком и человека с космосом» [9, 315].

Персонализм рождается в творческом акте личности, свободном от всяких социальных, биологических и природных условий. Благодаря личностям происходит унеличение мира и освобождение его от природной зависимости. Персонализм присущ только личности, ибо она обращена не к общему и не к общестну, а к конкретному человеку.

Методологически персонализм Бердяева может быть рассмотрен как ранняя линия экзистенциализма<sup>1</sup>. Оранцузские экзистенциалисты находили бессмысленность существования индивида в мире, где социальная организация преобладает над человеческим существом. Ища выход из тупика, они писали о возможности освобождения путем обрацения к внутрениему содержанию человека. Выход возможен в случае, если бессмысленной и неодушевленной социальности будет положен предел со стороны высокоодушевленной индивидуальности в момент ее наивысшего самовыражения, будь это творческий акт, бунт или сущцид. Бердяев близок к экзистенциалистам по своим взглядам, однако более конструктивен. Его персонализм заставляет личность творить, руководствуясь высшими ценностими, а не искать самореализации в бессмысленной социальности.

Анчность и общество По мнению Бердяева, личность несопоставима с обществом. Анчность больше общества, которое является составной частью личности. Философ отмечает, что человек находится в рабской зависимос-

ти от общества, он сам создал эту зависимость. Тем не менее личность и человеке не может быть социализирована до конца, «социализация человека лишь частична и не распространяется на глубниы личности» [6, 50]. «Человек подвергается насильственной социализации, в то

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> От лат. existentia — существивание. Философское направление начала XX и., исходящее из перивепости способа бытия отдельной личности, определяющей сущность всего сущестнующего.

премя как личность человеческая должна быть в свободном общежитип, в свободной общности, в коммонотарности, основанной на свободе и любви» [6, 40].

АНАЛИЗ СОЦИАЛЬНЫХ ПРОЦЕССОВ И ИНСТИТУТОВ

> При анализе социальных процессов Бердяев руководствуется своими исходимыми методологическими постулатами. Он рассматривает революцию, войну, культуру, хозяйство, нацию, государство с точки зрения религиозно-онтологических принципов.

Революция, по мнению философа, праждебна духу свободы. Народ в ней является рабом темных сил. Революционные лозунги, считает он, песут не жиропідисты и менывевики, а якобинцы и большевики — представители наиболее несвободных в своих взглядах партий. Ее вожди — Лении и Робеспьер представители старого типа людей. Революция не духовна, она проистекает не от величия, а от «ущербности духа». Истинными революционерами духа были Ницше и Достоевский, но именно они не были поняты ею, отмечает Бердяев. Революция чужда духу творчества, так как признает и понимает только равенство. Она не аристократична, не благородна, не жертвенна, она сугубо прагматична и матернальна, она — «царство эмпирии, опрокидывающее свободу человеческого духа» [13, 30]. Единственная положительная сторона революции заключается в «переработке темных масс» и в последующем трезвом консервативном переосмыслении прошлого.

Война, напротив, имеет творческое начало, полагает Бердяев. Благодаря войне происходит распространение народов и объединение государств. Война наносит удары по мещанству и благополучию, формирует такие качества, как мужество, рыцарство, героизм, самопожертвование. Война убивает физически, но не истребляет человеческого лица. Ее надо понимать сверхрационально, ибо «воюют не эмпирические народы, а сверхэмпирические нации» за то, чтобы дать свои ценности будущим цивилизациям. Войну нельзя рационализировать, нельзя послать людей на смерть голосованием в парламенте, нельзя воевать за проливы или за хлеб. Ее нужию принять трагически, «надо желать мира и чувствовать скорбь войны».

Культура в анализе Бердяева происходит из культа, из жертвенного огня и домашнего очага, она органична и естественна. Культура имеет душу, дорожит преемственностью, в ней «происходит великая борьба вечности со временем, великое противление разрушительной власти времени» [13, 219]. Она сакральна, символична, иерархична, аристократична, она всегда глубоко индивидуальна и неповторима. Культура имеет периоды цветения, зрелости, угасания. «Осень культуры наиболее прекрасна», — замечает философ. В целом культура имеет благородное происхождение.

Вагляды на проблему цивилизации и ее отношение к культуре сложились у Бердяева под воздействием труда О. Шпенглера «Закат Европы», которому он давал весьма высокую оценку. Вслед за немецким философом Бердяев делает различие между цивилизацией и культурой.

Цивилизация в отличие от культуры неблагородна, она «есть явление общее и повсюду повторяющееся» [13, 218]. Она не имеет предков и не гордится своим прошлым, предмет ее гордости в настоящем. Она не борется со смертью и не хочет вечности. У цивилизации нет души, она имеет лишь методы и орудия.

Хозяйство, полагает Бердяев, всегда имело большое значение для человека, и в особенности в последіною историческую эпоху. Подтверждением тому является обращение к проблемам хозяйства социально-философской мысли и возникновение теории экономического матернализма. Однако основатель новой теории К. Маркс и его последователи приняли хозяйство узкоэкономически, как производство и обмен товара. В то время как действительная задача хозяйства значительно шире. Она заключается в «овладении хаотическими природными силами», в победе над «природной скованностью земной жизни», в высвобождении человеческого духа. Хозяйственная жизнь не только не протипоположна духовной, по тождественна ей, «хозяйство как претворение природных сил, как их организация и регуляция есть акт человеческого духа» [13, 206]. В основе хозяйства лежит собственность. Начала собственности также духовны. Собственность появилась как результат борьбы человека с природой, ее начало проистекает из «бессмертия человеческого лица». Она предполагает не потребление, а жизнь в роде и семье.

Нацию Бердяев рассматривает как категорию конкретио-историческую, в противоположность абстрактио-социологическому видению позитивистов и материалистов. Она неэмпирична, несводима к арифметической сумме живущих людей. Она мистична, ее основу составляет духовное начало. Величие нации определятся ее историей, сохранением памяти предков, истлевшими страницами церковных рукописей, стемами монастырей и могильными плитами. Нация имеет онтологическое ядро, она есть нечто изначальное, утверждает философ.

К либерализму он наиболее благосклонен, считая его близким по происхождению онтологическому принципу свободы. Этимологически эти два слова родственны. Анберализм зародился в Западной Европе в первод абсолютизма и тогда носил положительный характер, так как вполне отвечал своей сущности — борьбе за свободу. Однако когда это движение приняло общественный характер, когда либерализм стал достоянием масс, он тут же потерял свою привлекательность. По времени это изменение Бердяев относит к XVIII в., именно тогда свободы потребовали не дворяне, а более широкие буржуваные круги. Второй удар либерализму нанесла Великая французская революция, начертавшая на своем знамени лозунг «Спобода, раценство, братство». Революция, считает философ, смещала понятия «равенство» и «свобода», ошибочно приняв их за родственные, тогда как они диаметрально противоположины. Весь XIX в. опровергал эту досадную иллюзию. Логика эволюции либерализма привела к демократии. Последния уничтожила либерализм, так как равенство убивает свободу. Человек в своем историческом развитии не выдержал сложного испытания. Имея перед собой дилемму: свобода или сытое и спокойное равенство, он преиебрег свободой.

Демократия не является повой общественной формой, отмечает Бердяев, ее знала еще античность. Второе рождение демократии приходится на конец XVIII в., когда ее сначала теоретически обосновал Руссо, а позже на практике реализовала Французская революция. Ее положительная сторона заключалась в том, что она была обращена к народу, однако, по сути, была поверхностна. Революция может выразить дух народа, так как дух в организме, а демократия — это механизм — механизм общественного устройства. Демократия — это большинство, а оно не может быть правым, так как право меньшинство, ибо в нем сокрыты принципы аристократизма и творчества. Принцип большинства можно выразить словами: «Хочу, чтобы было так, как я хочу», — подчеркивает Бердяев. Большинство не знает высших целей, его удел — равенство, поэтому массы бывают более жестоки, чем тираны, ибо к равному нет сострадания. Массы не прощают тем, кто выше их, от них нет спасения, они вездесущи. Можно терпеть унижение от монарха, но что может быть хуже, чем терпеть унижение от равного. Бердяев принципнальный противник демократии. Пожалуй, только два философа высказали столь же негативное к ней отношение это Ф. Ницше в XIX в. и X. Ортега-и-Гассет в XX в.

Еще в большей мере неприемлем для него социализм. В работе «Смысл истории» он рассматривает процесс распадения целостного

человечества, последним этапом которого является социализм, который пропитан буржуазным духом. Социализм есть прямое порождение буржуазии, за тем исключением, что капитализм стремится к равенству среди буржувани, а социализм желает буржуваного равенства для всех. До тех пор пока социализм был идеей, волнованшей умы аристократии, он имел положительное значение, как только эта идея стала достоянием плебса, она потеряла свою прежиюю роль, полагает Бердяев. Социализм связан с классом пролетарнев, который представляет собой наиболее низкий духом общественный класс, заслуживающий сочувствия. Социализм не способствует творческому развитию пролетариата, он направлен на немедленное и вульгарное перераспределение накопленного национального богатства. Социалисты утверждают, что отличительной чертой их строя является труд, однако Бердяев считает, что они заблуждаются и не хотят видеть в труде процесса творчества, приинмая за таковой бездумное, монотонное «делание». Социалисты против иерархии в труде. В марксизме нет места Рембрандту, нет места гению, дарованию, таланту, там есть только «искусный куэнец», производищий стоимости. Отрицая перархию, они отрицают тем самым организацию труда. Таким образом, социализм не может построить свой собственный трудовой процесс.

### СУЩНОСТЬ ИСТОРИЧЕСКОГО ПРОЦЕССА

Индивидуальность исторических эпох Данная проблема рассматривается Бердяевым в работе «Смысл истории». К историческому процессу он подходит с теми же критериями, что и к социальному процессу, выделяя в первую очередь онтологический принцип индивидуальности.

Каждая впоха, полагает философ, имеет индивидуальные черты, причем раскрываются они через человека. Античность акцентировала внимание на природной стороне человека, культивировала телесную силу. Если греческая скульптура показывала гармонию и красоту тела человеческого, то римская скульптура во всех малейших подробностях передавала выражение лица. Античный человек не знал Бога Духа. Высшую силу и целесообразность вещей он находил в необузданной природе. Подражая ей во всем, он сам становился необузданным и чрезмерным. Он ставил в святилицах и на площадях своих городов изваяния фаллоса, поклонялся Великому Папу. Следуя природному

началу, он думал, что будет жить так вечно, ибо вечна природа. Но он ошибался и пал жертвой своих же необузданных природных страстей. Рим пал. Великий Пан умер.

Средневековье, продолжает Бердяев, индивидуализировало себя в диаметрально ином направлении. Оно познало Бога и через его Дух восприняло духовность. Средневековый человек узрел во плоти греховное начало. Он надел власяницу и бежал от телесной жизни, противопоставив мертвенной природе вечно живой Дух. Многие века жил он в затворничестве, воспитывая и возвеличивая свой Дух.

Очередная историческая эпоха, по мнению философа, начинается с Возрождения. В этот период появился современный человек. «Все мы дети Возрождения», — подчеркивает он. Возрождение соединило в себе природного человека античности и духовность средневековья. В итоге появился «человек, отпущенный на свободу», человек гуманный, наделенный бесконечным потенциалом и избытком творческих сил.

Трагизм истории Однако реализация человеческого потенциала не увенчалась успехом, уверен Бердяев. История показывает писхождение возрожденческого человека, которое началось с Реформации. В это время

произошло религиозное восстание человека. Лютер, провозгласивший свободу религиозной совести, отрицал первооснову свободы человека — свободу выбора. Второй удар был напесен Просвещением, провозгласившим наступление рационализма, который возвел человеческий разум на недосягаемую высоту, но тем самым оторвал его от Божественного разума, он поставил свой разум выше тайн бытия. Рационализм расщепил эмпирический мир и разъединил Дух и Разум. Третий удар нанесла Французская революция, попытавшаяся воплотить рационалистические принципы в социальной сфере. За ней следуют многочисленные социалистические эксперименты XIX в., в которых предпринимаются попытки реализовать то, что не смогла сделать Французская революция. Ко всему этому Бердяев добавляет вхождение в жизнь человека машины с ее дегуманизацией, умерщвлением культуры и возведением на ее место цивилизации. «Словом, — заключает философ, — во всех линиях новой истории есть горькое чувство разочарования, мучительное несоответствие того творческого подъема, с которым человек вошел в новую историю, полный сил и дерзновения, и того творческого бессилня, с которым он выходит из новой истории» [8, 140].

### Конец истории

«Внутри истории человеку пичего не удалось», считает Бердяев. Плодотворным был только опыт неудач. История не смогла решить основной проблемы — создать условия для реализации челове-

ческой свободы. В ее рамках не нашлось возможности для соединения судьбы индивидуальной, судьбы человечества и судьбы мировой. Напротив, история привела к распадению культуры, религии и самого человека внутри себя. Человек стал профессиональным, психологичным, социальным, функциональным.

«История должна кончиться» [8, 160], — заключает Бердяев. Мир должен вступить в иную действительность, где конфликт индивидуальной и мировой судьбы найдет свой предел. «История есть судьба», и она должна быть принята и нонята как судьба трагическая. «История есть... путь к иному миру. Но внутри истории невозможно наступление какого-либо абсолютного совершенного состояния, задача истории разрешима лишь за се пределами» [8, 154].

#### ПРОБЛЕМА РОССИИ

Психология русского народа. Душа России Бердяев послемарксистского этапа часто обращается к проблеме России — ее душе, судъбе, русской интеллигенции, русской идее, русскому коммунизму.

Философ объясняет психологию русского народа как сложносоставную и антиномичную<sup>1</sup>. Первая антиномия: Россия — самая безгосударственная и самая анархичная страна в мире, русский народ стремится к свободе от государства. Но с другой стороны, Россия — самая государственная и самая бюрократическая страна, где личность придавлена государством. Вторая антиномия: Россия — самая ненационалистическая страна, ей чужд дух шовинизма, ей несвойственна национальная гордыня, она бескорыстна и жертвенна. Но с другой стороны, она подчиняет и захватывает другие народы, совершает гонения на поляков и евреев, произведует самобытность и русофильство. Третья антиномия: Россия — самая религиозная страна с наиболее духовной формой христианства. Но с другой стороны, она самая лени-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> От греч. antinomia — противоречие а законе. Противоречие между положениями, каждое из которых признается логически доказуемым.

ная в религнозном восхождении страна, она более склониа к благоговению и смирению, нежели к религнозной закалке, жертвенности, аскезе. Четвертая антиномия: Россия — страна величайшего духа нестяжательства, небуржуазности. Но с другой стороны, она страна крепкого быта, купцов, чиновинков и стяжателей.

Объяснение этим противоречиям Бердяев находит в «несоединенности мужественного и женственного в русском духе и русском характере» [12, 15]. Он ассоциирует Россию с нассивным женским началом в протиноположность активному германскому началу. Именно благодари ему, посредством варяжского вливания образовалось государство Кневская Русь в IX в., а в XVIII в. Петр I создал империю, «оплодотворив российскую почву европейским началом».

Русская интеалигенция Для философа весьма важна проблема интеллигенции. Анализируя ее, он раскрывает смысл исторического развития России в XIX в. Интеллигенции, отмечает философ, — попитие русское, в Западной

Европе существует понятие «intellectuels» — «нителлектуалы», объединяющее модей интеллектуального труда и творческих профессий: писателей, художинков, ученых, преподавателей. В России интеллигенция «скорее напоминала монашеский орден или религиозную секту со своей особой моралью» [3, 17], она объединила людей не по профессиональному или экономическому, а по идеологическому принципу.

Первым русскім интеллигентом Бердяев называет А. Н. Радицена, автора известных слов: «Я взглянул окрест, и дуна моя страданиями человеческіми укавленна стала». К інітеллигентам принадлежали император Александр II, декабрист П. И. Пестель, философ П. Я. Чаадаен; яркие страницы інстории русской интеллигенции были написаны А. И. Герценом, М. А. Бакунивым, Н. Г. Чернышевским. Революционное народничество сплощь состояло из интеллигентов, позже они пошли в социал-демократию; их политический и идейный лидер — В. И. Лении был явлением того же порядка, полагает Бердяен.

Интеллигенция объединена общими отличительными чертами. Ей свойственна бесночвенность, разрыв со всяким сосложным бытом и традициями, она мечтательна, способна жить исключительно идеями, причем идеями социального порядка. Интеллигенция погружена в собственные мысли о благе народном, ради него она способна на самые ренительные действии. Однако ее мировозърение строится на основании заимствованных западных идей. Переработанные и адаптированные, они тем не менее не соответствуют интересам реальной действительности. Интеллигенты в России всегда приверженцы какого-либо философского направления, преимущественно позитивизма либо материализма. Оба направления порождены европейской мыслыо. В Европе они имеют значение научной теории, подлежащей критике, одним из частных направлений в методологии. В России они становятся догматом, чуть ли не религнозным откровением.

По мнению Бердяева, беда русской интеллигенции состоит в искусственности и бессмысленности ее существования. Она рождается случайно от столкновения западной мысли и русского быта. В месте их
столкновения происходит яркая эмоциональная вспышка, озаряющая
жизненный путь интеллигента. Социально интеллигенция несет функцию народного освобождения, она в массовом порядке желает слелать
то, что должно произойти индивидуально и даже внутрение. Она ищет
не «философскую истину», а «народную правду». Интеллигент, по словам Достоевского, есть «великий скиталец русской земли», в нем отражается суть национального характера — стремление к целостности
и Абсолюту, непонимание и неприятие ступенчатости исторического
развития и дифференцированности социального устройства, подчеркивает философ.

Русский коммунизм В 1937 г. в издательстве «ИМКА-пресс» выходит работа «Истоки и смысл русского коммунизма», в которой Бердяев сделал попытку объяснить занадному читателю суть процесса, происходящего

в России. Содержание работы охватывало широкий круг проблем от образовании государства до пророчеств отечественной литературы.

Онлософ, прежде всего, отличает русский коммунизм от коммунизма западиоспропейского, от той социально-экономической теории, которая была создана Марксом и легла в основу построения социал-демократических партий. Автор уверси, что в оценке феномена русского коммунизма бесполезен социологический, факториый подход. Нельзя назнать той объективной причины, которая послужила основанием коммунизма. Ни политическая деятельность, ни экономические предпосылки не могут служить объяснением этого. Истоки русского коммунизма тождественны истокам государственности и культуры. Иначе говоря, русский коммунизм есть продолжение всей национальной традиции.

Российское государство было образованю религиозной идеей, считает Бердяев. Инок Филофей в царствование Ипана III укрепил старую формулу: «Москва — третий Рим». Аналогичным путем пошел и русский коммунизм, объявив о Третьем интернационале как начале новой коммунистической энохи. Его предтечами Бердяев считает русскую интеллигенцию, социалистов, ингилистов, народников, отечественную литературу.

Все самое яркое и самобытное, имеющееся в национальной культуре, вошло составной частью и русский коммунизм. В нем присутствует беспочвенность, мечтательность, идейная зависимость, анокалинтичность, буквальность веры Белинского, пигилизм Писарева, антропологизм Чернышевского, фанатизм Нечаева, одержимость захвата власти Ткачева, разрушительность Бакунина. В нем месснанская идея славянофилов, государственность Победоносцева, неприятие Запада Данилевским.

Наиболее яркан аналогии просматривается на примере пророчеств русской литературы. «Духами русской реполюции» называет Бердяев Н. В. Гоголя, Ф. М. Достоенского, Л. Н. Толстого. Гоголь показал метафизическое откронение зла, инфериальность (от лат. infernalis — адский) революции, распадение мира изпутри. У него нет лиц, только «рожи» и «рыла», именно то, что явил русский коммунизм. Достоенский в образе Шигалева, Смердякова, Верховенского дал типы личностей будущей коммунистической формации. Он акцентировал внимание на проблеме теодицей — оправдание творения через «слезу одного только ребенка». Наконец, Толстой в своем эпорчестве предвосхитил безличность коммунистического коллектива.

Истоки русского коммунизма лежат в национальной истории. Его смысл, по мнению Бердяева, заключается в навращении и деформации русской идеи: «Русский коммунизм, если ваглянуть на него глубже, в свете русской исторической судьбы, есть деформация русской идеи, русского универсализма и мессианизма русского искания царства правды, русской идеи» [3, 126]. Русская идеи определяется Бердяевым как мессианская, универсалистская, направленная на поиски царства правды, руководствующаяся конкретным идеализмом, религиозным универсализмом. Именно эти начала несла русская литература и религиозная философия. Русский коммунизм воспринял русскую идею изпращенно, утилитарно, приземлению. Вместо славянофильской идеи о мессианстве русского народа он принил тезис об особой роли избранного класса — пролетариата, вместо идеи «Москва — третий Рим» — Третий интер-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> От греч. Ibeos — бог и dikē — справедливость. Религиозно-философское учение, цель которого примярить существование Бога и царящего в мире зла.

национал, вместо религиозного универсализма — единственно верное марксистское учение, вместо поиска царства правды, лежащего в области духа, обратил взоры на сугубо материальное — производительные силы. Философ полагает, что русский коммунизм похитил русскую идею, воспользовался тем, что было создано многими веками, заимствовал старую форму, паполнив ее примитивным материалистическим и оттого утилитариым содержанием.

По мнению автора, коммунизм имеет положительное значение, которое заключается в служении сверхличной идее и в борьбе с природными хаотическими силами. Однако сильные стороны коммунизма меркнут в перспективе отрицания и нивелировки личности. Борьба с коммунизмом на современном этапе обречена на неудачу, ибо весь мир, в особенности Западная Европа, политически тяготеет к социал-демократии, а коммунизм находится в авангарде этого движения, отмечает философ.

Н. А. Бердяев по пренмуществу является социальным философом. Основу его теоретизирования составляет онтологический аспект, в котором акцент приходится на личность и свободу.

Бердяева надо расценивать как социального критика. Он не в состоянии увидеть позитивные грани в рамках реально существующего общества. Его анализ повсеместно приводит к неразрешимому конфликту и трагизму. В истории, в основных формах общественно-политического устройства, в социальных институтах и процессах он обнаруживает слабость и неудавшийся опыт. Положительным остается только личность, однако и она имеет тенденцию к подавлению ее социальностью. Мыслитель выделяет три этапа в процессе все возрастающей неуверенности человека в заптрашнем дне. Они связаны с открытиями Коперника, Дарвина и Фрейда. Первопачально человек пребывал в состоянии самодостаточности и полной гармонии с миром. Его картина мира была целостной, в ее центре находился Бог, а вне ее — его творение. Коперник нарушил идеалистическую картину, он показал, что Земля — не центр Вселенной, а лишь маленькая планета, заброшенная на окранны галактики. Дарвин обнаружил, что человек не венец творения, а закономерный этап эволюции. Наконец, Фрейд лишил человека последнего прибежища, в котором тот смог бы пребывать в безопасности — собственного рассудка, показав, что рассудок во многом основан на подсознании.



# С. Н. Булгаков

Зеркало разбилось на множестно осколков, из которых каждый по-своему отражает мир.

С. Н. Булгаков

Сергей Николаевич Булгаков (1871—1944) родился в семье священнослужителя в городе Анвны Орловской губернии. Следуя семейной традиции, он поступил в семвиарию, по оставил ее на последнем году обучения и перешел в гизиназию. Затем он окончил Московский университет в связал свою жизнь с преподавательской деятельностью. С целью написания магистерской диссертации он уехал за границу, где познакомился с Каутским, Бебелем, Либкиехтом. Верпувшись в Россию в 1901 г., Булгаков получает должность доцента кафедры экономики, а через нять лет — должность профессора Московского унвверситета. В 1911 г. он, протестуя против ущемления автономии высшей школы, покидает университет и более не возвращается к педагогической деятельности.

В творчестве Булгакова прослеживается отход от научного знания в направлении религновного искания. Так, в молодости он был сторонником марксизма, но впоследствии выступна с яркой критикой Маркса. Некоторое время он преподавал экономику, по поэже запвил, что в ее основании лежит принцип софийности. Исследовании в области социальных наук привели его к христианскому социализму. Наконец, после обоснования необходимости целостного знания в философии он оставил и эту дисциплину с тем, чтобы полностью посвятить себя религии.

В 1918 г. Булгаков принял священиический сан. Изгнанный из России большевистским правительством в 1922 г., он продолжил проповедническую деятельность в эмиграции, где столкнулся с определенными трудностями. Оставаясь по натуре человеком ищущим, он разработал религиозное учение, согласио которому существует четвертая ипостась Божественной сущности — софийность. Разуместся, официальная церковь тотчае отреагиронала на раскольническую деятельность отца Сергия и пригрозила лишением сана. Булгаков попытался оправдаться, объявив, что его софийность — категория, относящаяся более к сфере философии и не несет опасности катехизисному наложению. Однако церковь обратилась с просьбой проведения независимой экспертизы к другому русскому философу-эмигранту, признашному авторитету Н. О. Лосскому. Тот дал оценку, противоположиную аргументации Булгакова, чем поставил последнего в не защищенное от церкии положение и вынудил его отказаться от некоторых наиболее принципиальных положений.

Булгаков по многим своим язглядам был близок к Бердяеву. Их жизменные пути часто пересекались и были во многом схожи. Они вместе редактировали журпал «Новый путь», принимали участие в трех наиболее известных философских сборинках: «Проблемы идеализма» (1902), «Вехи» (1907), «Из глубины» (1918). Они одновременно поквиули Россию и до конца своих дней жили в эмиграции.

Булгаков является автором множества работ философского, теологического и общественно-нолитического характера. Интересующая нас социально-философская проблематика наиболее прко отражена мыслителем и авторском сборяние «От марксизма к идеализму» (1903) и на-учном труде «Философия хозяйства» (1912).

### МАРКСИСТСКИЙ ЭТАП

В сборинке под общим названием «От марксизма к идеализму» было собрано десять статей, написанных за период с 1896 по 1903 г. Первые три — «О закономерности социальных явлений» (1896), «Закон причинности и свободы человеческих действий» (1897) и «Хозяйство и право» (1898) — имеют строго марксистейно направленность, тогда как прочие семь посвящены критике марксизма.

Общим и марксистском пласте творчества философа является обраидение к принципу закономерности общественных явлений, принципу экономического детерминизма, признанию классовой теории. Подобно Бердяеву, Булгаков обращается к марксизму как к теории, способной обойти узость познтивизма, испоследовательность русского субъективизма и выходищую из него политическую доктрину народинчества: «Марксизм дает своим последователям больше, чем может дать исякая научная теория... Он объщеняет человеку его самого, отводит ему место в мире и истории, указывает обязанности, дает цель жизии и деятельности, словом, помогает ему осмыслить спое существование» [20, XI].

Рапнего Булгакова привлекает в марксизме идея закономерности развития общественных процессов, детерминированных экономической необходимостью: «В мире и в человеческой жизни царит необходимость, и эта необходимость... в жизни человеческого общества находит свое выражение в зависимости от... социального хозяйства» [20, 33]. Философ относится к марксизму как к универсальной социальной науке: «Материалистическая философия истории объясняет... причинное возникновение самой себя... стремится объяснить весь ход нашей жизни, смену мировоззрений, чувств, интересов, словом, ставит себе задачи такой захватывающей широты, что в этом смысле она есть универсальная наука» [20, 52]. Этот универсализм он рассматривает как условие существования социальной науки: «Социальное явление становится предметом социальной науки в силу особого способа изучения — стремлении привести к синтезу» [20, 57]. Наконец, он не только признает теорию классовой борьбы, но готов даже ее легализовать: «Классовая борьба, облаченная в государственные рамки... есть в высшей степени легальная борьба, борьба из-за законов и на основе закона» [20, 77].

### ПОИСК СОЦИАЛЬНОГО ИДЕАЛА

Булгаков приходит к марксизму, преследуя цель поиска универсальной социальной теории, а отходит от него по причине неразрешимости в нем проблемы социального идеала. Человек сознает себя свободным. Свобода — это возможность выбора. Но для его осуществления необходим внешний критерий, нужеи социальный идеал, по отношению к которому человек оценивал бы свои действия как правильные или неправильные, справедливые или несправедливые. На первый взгляд марксизм имеет такой идеал. Он выражается в понятиях экономического интереса, а реализуется через классовую политику. Однако ни первое, ни второе не имеют универсального содержания. Интерес класса всегда частичен по отношению к целому обществу, а социальный идеал шире, чем его экономический аспект. Таким образом, Булгаков приходит к осознанию необходимости поиска социального идеала за пределами марксизма.

С этой целью он обращается к понятию «справедливость», ибо в конечном итоге «спор о социальных идеалах есть не что иное, как спор о справедливости и правильном понимании ее требований» [20, 298— 299]. При этом саму справедливость философ трактует и понятиях естественного права. Она сводится к аксномам: признание абсолютной ценности человеческой личности, признание равенства людей как правственных личностей, признание самодостаточности и достоинства человека. В итоге формула справедливости выглядит как: «Suum cuigue каждому свое. За каждой личностью признается неотъемлемое suum, сфера его исключительного права и господства» [20, 299].

Социальный идеал не есть абсолютная цель, которая может быть поставлена и достигнута в истории. Он является лишь масштабом для оценки социальных явлений. Конструирование социального идеала предполагает участие социологии и научного опыта.

### КРИТИКА МАРКСИЗМА

Характеристика личности К. Маркса

Булгакову принадлежит весьма глубокая и общирная характеристика марксизма, причем он был одним из первых, кто дал ее через оценку личности самого основоположника теории. Он начинает с анализа черт его характера и в результате исследования

доказывает, что социальное учение Маркса просто не могло иметь иного содержания в силу личностных характеристик его автора.

Человеческие чувства, такие как сострадание, симпатия, вряд ли были знакомы Марксу, отмечает Булгаков. «Он натура самоуверенная, властная, не терпящая позражений. Со страниц его трудов веет ненавистью, гневом, мстительностью. Он чрезвычайно легко втягивается в личную полемику, причем против своих прежних друзей — Фогта, Прудона, Бауэра. Маркс бесцеремонен к человеческой индивидуальности, он обвинил Бакунина в шпионстве, когда тот, находясь в российской тюрьме, не мог ответить на предъявленные обвинения. Для него характерно «теоретическое истолкование личности, устранение проблем индивидуального под предлогом социального истолкования истории» [18, 74]. Он «защиуровал жизнь и историю в ломающий ребра социологический корсет, вывел личность за рамки исследования, объединил индивидов в группы и образовал из них правильные геометрические фигуры» [18, 75].

Булгаков обращает внимание на тот факт, что, будучи этническим евреем. Маркс с неестественным циннамом отнесся к собственной нации. Он определил родовую сущность еврейского народа через барышничество, мелкое торгашество и ростовщичество, а затем поставил цель ликвидировать в крупном товарном производстве арханческое барышничество, что сделало бы невозможным более существование самого еврейства. «Еврейский вопрос для Маркса есть вопрос о процентщике-жиде, разрешающийся сам собой с упразднением процента». «С той же легкостью, с которой он топит личную индивидуальность в «родоном существе» во славу «человеческой эмансипации», он упраздняет и национальное самосознание, коллективную народную личность, притом своего собственного народа, наиболее прочную и нерастворимую в волнах и ураганах истории, эту ось всей мировой истории» [18, 94].

Философские основания марксизма Анализируя философию Маркса, Булгаков находит неверным устоявшееся в научных кругах миение, согласно которому автор экономического материализма черпал свое вдохновение из незамутненного источника немецкой классической философии. На-

против, Маркс бесконечно чужд ей. Булгаков удивляется тому, что на молодого Маркса, тогда еще студента университета, не оказали инкакого воздействия пагляды ин Шеллинга, ин Фихте. Он остался чуждым к проблематике Канта, у него отсутствовало гносеологическое сомиение, критицизм, скепсис. Единственным философом, бливким ему, был Гегель, однако при бликайнием рассмотрении оказывается, что никакой преемственности между инми не существует. Все гегельянство Маркса исчернывается словесной имитацией. Он, по собственному признанию, на страх начинающим читателям «кокетинчал» с ними, осванвая труднодоступную гегелевскую философскую речь.

Что касается столь известного дналектического метода, то здесь, по мнению Булгакова. Маркс явил полную противоположность Гегелю. Диалектический метод у Гегеля есть способ внутрешиего самораскрытия понятия, тогда как Маркс использовал диалектический метод как манеру изложения в форме дналектических противоречий. Диалектика Маркса направлена на раскрытие законов остестновнания и обоснование эволюционизма.

Оплософия Маркса поверхностна, замечает Булгаков, вероятно, иного и не следовало онидать от человека, который за 9 семестров обучения в университете прослушал в общей сложности 12 курсов, из которых 8 приходилось на юриспруденцию, 2 — на богословие, 1 — на литературу и 1 — на философию. Он обращает внимание на то, что история в данном списке вообще отсутствует. Однако это не помешало Марксу создать теорию се материалистического истолкования.

Булгаков находят, что в основания марксовой философии лежит фейербахнанство: «Маркс — это фейербахнанец, впоследствии лишь несколько изменивший и восполнивший доктрину учителя» [18, 87]. Но основное место у Фейербаха зашмает религия, только религия иного порядка, отрицание богочеловечества и признание человекобожества: homo homini deus est (лат. — человек человеку Бог). Не религия делает человека, но человек делает религию. Именно такую новую религию создал Маркс.

Онлософ анализирует такую проблему как отношение индивидуального к общественному. Он видит слабость марксизма в том, что он предполагает подчиненное состояние личности. Несмотря на то что в молодости Маркс выступал за эмансипацию личности, его эрелые работы имеют совершению иную трактовку индивидуальной свободы, полагает он. Эмансипация, по Марксу, осуществится тогда, когда индивидуальный человек станет родовым существом, вберет в себя абстрактного гражданина, организует свои собственные силы как общественные. Словом, «когда человек упразднит свою индивидуальность и человеческое общество превратится не то в Спарту, не то в муравейник или пчелиный улей, тогда и совершится человеческая эмансипация», — пишет Булгаков [18, 93—94].

### Маркс как религиозный тип

В работе «Карл Маркс как религиозный тип» Булгаков доказывает, что Маркс, несмотря на спой явный атензм, создал теорию, равную по значению религиозному учению. Содержание этой теории и в особенности то воздействие, которое она имела на

общественное сознание, ставят Маркса в один ряд с великими пропопедниками.

В другой работе — «Апокалиптика, социология, философия истории, социализм» — Булгаков провел прямые аналогии марксизма со Священным Писанием. «Тот фатум закономерности, открытием которого так гордится марксизм, есть именно изначальная черта апокалиптики» [16, 72]. «Логическое подобие апокалиптическим изображениям истории царств, как смены овнов, козлов, растений, туч, вод и т. д., можно найти у Маркса в его предисловии к «Критике политической экономин», где вся история разделяется сперва на два отдела: предысторию и сверхисторию, а затем первый из них еще на ряд символических: рабство, феодализм, капитализм» [16, 75]. Аналогичным образом Булгаков трактует и социалистическую теорию Маркса: «В основе социализма лежит старая хилнастическая вера в построение земного рая и в земное преодоление исторической трагедии... Социализм — это рационалистическое, переведенное с языка космологии и теологии на язык политической экономики переложение нудейского хилиазма... Избранный народ, носитель мессианской идеи... заменяется «пролетариатом», с его особой пролетарской душой и особой революционной миссией» [16, 20].

### ТЕОРИЯ ПРОГРЕССА

Прогресс с точки зрения метафизики Проблема прогресса была рассмотрена Булгаковым в период его обращения к идеализму. Анализируя ес, он доказывает бессилие позитивизма и материализма в вопросе построения социальной теории, а также ограниченные возможности метафизики. Критиче-

ский анализ данного понятия дан в работе «Основные проблемы теории прогресса», вошедшей в известный сборник «Проблемы идеализма».

Прежде всего, Булгаков обращается к метафизике и замечает, что та не использует понятие «прогресс», хотя его смысловое содержание давно стало предметом ее рассмотрения. С этим понятием уже был знаком античный эвдемонизм<sup>1</sup>, видевший смысл развития в достижении возможно большего счастья для возможно большего числа людей. «Однако как в эвдемонизме найти единицу измерения счастыя и как оценить с этой точки эрения жертвенность?» — спращивает философ. Очевидно, что дашная трактовка не вполне удовлетворительна, заключает он. Существует иная концепция, принадлежащая Канту, согласно которой суть развития заключается в усовершенствовании как внутреннего содержания человека, так и его социального положения. Но как определить идеал, к которому необходимо приближаться, если понятие «совершенство» не может быть получено из опыта, вновь задает вопрос Булгаков. Очезидно, что и данная трактовка не лишена недостатков. Наконец, материамстическая философия видит цель развития в росте и удовлетворении материальных потребностей, однако игнорирует при этом духовное содержание личности. Поэтому и она не может быть принята всерьез, подводит итог философ.

Прогресс с точки зрении позитивизма Метафизика всегда стремится к целостному знанию, считает Булгаков, пытаясь ответить на вопросы бытия: «Что есть мир?», «Имеет ли он реальные цели?», «Какова его субстанция?» В этом же ряду стоит проблема будущего, и решается она в аспектах

телеологии<sup>2</sup>. Зная суть целостного явления и тенденцию его развития, нетрудно представить себе и сам результат. Так полагает метафизика.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> От треч. евизатновіа — счастье, блаженство. Направление в этике, россматривающее критернем правственности и основой поведения человска стремление к счастью.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> От греч, teleos — цель. Оплософское учение, принисывающее и процессам, и явлениям природы цели, которые или устанавливаются Богом, или являются инутренними природы.

В отличие от нее позитивнам изучает «обрывки действительности, которые постоянно расширяются перед глазами ученого» [20, 114]. Следовательно, у него нет той метафизической возможности осуществления целостного знания, а значит, и нет перспектив проникнуть в будущее. Потеряв возможность телеологического проникновения, позитивням заменил его идеей прогресса. Таким образом, теория прогресса — это телеология, переложенная на язык позитивнама, полагает он. Найдя для себя активное применение в социальной науке, она тем не менее не способна предсказать будущее, ибо ее логические конструкции строятся на неповторимых исторических фактах и лишены закономерности повторения. В рамках социальной науки «научная теория прогресса подобна тусклой свече, которую кто-нибудь зажег в самом начале темного бесконечного коридора» [21, 276], она освещает лишь его часть, оставляя основное пространство в тени.

Решение теории прогресса в рамках христианской философии С точки зрения Булгакова, учение о прогрессе является специфической частью христианской философии. Только в ее глубине возможно истинное понимание сути прогресса, который связаи с будущим. Позитивизм не в состоянии определить будущее, ему под силу лишь установить последовательность и причивию-следственную связь явлений. Метафи-

зика в состоянии дать ответ на вопрос о будущем, но он не окончателен, ибо она имеет дело с содержательной стороной прогресса, находя его в стремлении к счастью или, скажем, в совершенствовании человеческой природы. Окончательное и абсолютное решение проблемы будущего и прогресса состоит в раскрытии вопросов философии истории, полагает Булгаков. Но сама философия истории для этого не пригодна, так как она метафизична и спекулятивна. Найти смысл истории означает признать, что она есть раскрытие одного творческого и разумного плана. В рамках христианской философии данная проблема давно нашла отражение в понятии «теодиция» или оправдании Божественного творения. Таким образом, то, что недостугно метафизике, под силу христианской философии.

### «ФИЛОСОФИЯ ХОЗЯЙСТВА»

Проблема методологии В период 1901—1904 гг. Булгаков читал в киевском Политехническом институте лекции по экономике. К сожалению, автор не опубликовал ин текста своих лекций, ин плана, по которому они прово-

дились. Вероятнее всего, было бы правильным предположить, что формальное содержание их не выходило за рамки экономической науки

и в целом соответствовало той классической линии, которая была выработана экономикой в предшествующий период. В противном случае, а именно так подсказывает здравый смысл, ой просто не был бы допущен к прочтению лекционного курса в высшей школе.

Через несколько лет, уже в Москве, он успешно защищает докторскую диссертацию, содержание которой было изложено им и работе «Философия хозяйства». Интересным представляется тот факт, что смысл и дух труда противоречат как экономике, так и науке как таковой, ваятой в ее целостности. Булгаков предпринимает грандиозную попытку доказательства ограниченности научного подхода в экономике и необходимость перевода ее как науки на иные, философские основания.

Теоретическое решение хозяйственного вопроса возможно либо в рамках специальных наук, либо в рамках философии. Несмотря на общий предлет исследования, методологические подходы у них диаметрально противоположные. Наука всегда специальна, ее действия изолирующие, она дробит жизив, вырывает фрагменты действительности с тем, чтобы препарировать их в опыте. «В природе научного знания есть одна основная и неустранимая антиномия: все научное знание только и может существовать в предположении истины, но вместе с тем оно же само дробит эту единую Истину на множество частных, специальных истин» [21, 129]. Напротив, философия связывает отдельные явления с общим, вписывает их в единое целое. Все запредельное для науки есть круг ее непосредственных проблем. С этой точки арения философия и экономическая наука имеют общий предмет исследования — хозяйство. Но при этом философия рассматривает его в связи с общим социальным целым, а экономика подвергает его детальному и локальному апализу.

Попытки решения хозяйственного вопроса в социологии Хозяйство как предмет исследования может быть рассмотрено в рамках социологии, полагает Булгаков. Однако социология весьма ограничена в своих возможностях, так как она существует на тех же основаниях, что и любая другая наука — на принципе полезности. В ней царствует детерминизм<sup>1</sup> и механицизм<sup>2</sup>. Она отвлекается от конкретных индиви-

дов и изучает то, что свойственно их сумме. Из всего этого следует, что хозяйство в рамках социологии приобретает те ограничения, которые обусловлены самой наукой.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> От лат. děterminěrе — определять. Философское учение закономерной взаимосвязи и повчинной обусловленности всех явлений.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Мировозаренческий принцип, объясниющий развитие природы и общества занонами механической формы динисния материи.

Решение вопроса хозяйства в рамках экономического материализма Очевидно, что вопросы хозяйства составляют основу экономического материализма. Казалось бы, именно эта научная дисциплина как никакая иная способна осветить изучаемый предмет, замечает Булгаков. Однако этого не происходит в силу противоречивости экономического материализма. В нем слились воедино наука и философия. Его философские начала определяются бливостью к Гегелю, а на-

учность — экономическим наполнением теории. Экономический материализм, являясь материалистической формой метафизики, не желает осознавать себя таковым. Он стремится к научности, однако при этом повсеместно проводит принцип экономизма как метафизическую сущность. В оценке роли хозяйства в общественной жизни он прямолинеен и максималистичен, он отдает ему приоритет по отношению к науке, культуре, религии.

Булгаков признает, что экономический материализм верно определил существенную тенденцию развития современной эпохи, он верно определяет роль хозяйства, однако обращение к научным методам существенно ослабляет его. Парадокс экономического материализма заключается в том, что его нельзя преодолеть, ибо в нем говорит справедлиюсть жизни и правда нужды.

Решение вопроса хозийства в метафизике Булгаков дает определение хозяйству. По его мнению, хозяйство — это «борьба за жизнь с враждебными силами природы в целях зациты, утверждения и расширения в стремлении или овладеть, приручить их, сделаться их хозяином» [21, 39]. Хозяйство имеет две основных функции: потребле-

ние и производство, а также своего трансцендентного субъекта. Поиятия потребления, производства и субъекта хозяйства заимствованы из экономической науки, однако наполнение данных понятий имеет отнюдь не экономическое, а метафизическое содержание.

Потребление, с точки зрения Булгакова, есть не что иное, как свидетельство о тождестве природы. Биологическая жизнь и мертвая материя являются двумя полярными началами Вселенной. Их отношения сводятся к обмену веществ, к питанию. В этом смысле жизнь «есть способность потреблять мир, приобщаться к нему» [21, 70]. «Возмож-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> От ... a.m. transcendens — выходящий за пределы, запредельный по отношению к какой-либо определениюй сфере к энкру в целом. Противоположивость изманиентного.

ность потребления принципиально основана на коммунизме мироздания, на изначальном тождестве всего сущего» [21, 73].

Производство есть «активное воздействие субъекта на объект» [21, 76]. Это не просто труд, а доказательство того, что субъект и объект в моменте труда представляют собой единое целое, они тождественны друг другу. Производство должно рассматриваться именно в такой бытийственной широте и запредельности. Производственный аспект в теориях Адама Смита, Родбертуса, Рикардо, Маркса сужен до производительного труда и производства материальных благ, находящихся на периферии бытия и не выходящих за меркантильные рамки, утверждает Булгаков.

Всякий индивид имеет свое место в хозяйстве, однако «истинным и притом единственным трансцендентным субъектом хозяйства, олицетворением чистого хозяйства, или самой функции хозяйствования, 
является не человек, но человечество» [21, 94]. «Единственный субъект хозяйства, Мировая Душа, проявляется в опыте, действует в истории как количественно неопределенная множественность отдельных, независимых центров — индивидуальных человеческих сознаний 
и воль» [21, 103].

Хозяйство в христианской философии. Софийность хозяйства

Метафизика определила хозяйство как борьбу между жизнью и смертью, которая происходит в присутствии человека и силами человечества. Внешне это выглядит как хозяйственное творчество человека, преобразование им природы. Казалось бы, никто не может сомневаться в творческих способностях человека в отношении создания нового мира

и культуры. Однако, по мнению Булгакова, человеческое творчество не содержит в себе ничего метафизически нового, «творчество, в собственном смысле, создание метафизически нового, человеку, как тварному существу, не дано и принадлежит только Творцу» [21, 14]. Это означает, что «человек не может хозяйственным путем, т. е. трудовым усилием, творить новую жизнь, жизнь создается... не хозяйством, не трудом, но лишь рождением, то есть передачей и осуществлением изначально заложенной жизнетворческой силы» [21, 116].

Очевидно, что точка зрения Булгакова здесь полностью противоположна оценке Бердяева. Он не признает ни за личностью, ни за человечеством творческого начала в освобождении от природной зависимости. Он оставляет творчество Творцу, а человечество только исполняет этот грандиозный творческий план в акте хозяйствования: «Содержанием ховяйственной деятельности человека является не творчество жизни, но ее защита, воссоздание живого и натиск на омертвелое» [21, 117].

Онлософия хозяйства вплотную приближает нас к пониманию сути хозяйственного процесса, однако познание на этом не завершается. Необходимо совершить заключительный шаг и вписать хозяйство в теологическую конструкцию, более общую, чем философскую. С этой целью Булгаков прибегает к понятию «софия». В принципе софия, или премудрость Божья, есть качество, но мыслитель рассматривает ее как сущность: «София... является единящим центром мира... полагает центр свой в Боге» [21, 120]. Одновременно его софия есть и высшее творчество, и связь с божественным логосом, и живое общение с человечеством. Одним словом, данная теологическая категория является для него центральной. Именно с ней он связывает хозяйство. «Хозяйство софийно», — отмечает автор, что в понятиях теологии означает разумность и творчество хозяйства.

Автор начинает анализ ховяйства в области социологии, про-должает его в экономическом материализме и метафизике. Но только в области теологии и в ее поинтиях он находит возможность объяснить абсолютную необходимость хозяйственной деятельности, необходимость, продиктованную высшими и самыми последними основаниями — божественными.

### ХРИСТИАНСКИЙ СОЦИАЛИЗМ

Булгаков как никто другой много внимания уделяет проблеме христианского социализма, что объясняется его перпоначальной приверженностью к марксизму и последующим переходом к христианской теологии. В этой теме просматриваются два пласта: апологетический и скептический.

В одной из ранних работ «Церковь и социальный вопрос» (1906) автор пытается соединить основные положения христианства и социализма. Он отмечает, что противоречия, возникающие между христианством и промышленным обществом, только кажущиеся, они отражают основную религиозную антиномию: противополагание материального и духовного мира или материального общества и духовного человека. В защиту близости христианства и социализма Булгаков приводит доводы о возможности создания «пормального общественного строя», основанного на общей обязанности трудиться, лишенного праздности в различия между богатыми и бедными. «В обычном словоупотреблеили этот строй зовется социалистическим» [22, 85], — отмечает философ, при этом пормы данного общественного устройства даны нам в откровении.

Равным образом с учетом общности социализма и христианства он трактует вопросы о собственности, эксплуатации, роли церкви в экономической жизии общества. В результате Булгаков находит, что центральное требование социализма, выражение в необходимости социальных преобразований на началах равенства и справедливости, есть не что иное, как самая настоящая христианская идея.

После отхода от марксизма его взгляды на этот вопрос меняются. В работе «Христианство и социализм» (1917) Булгаков делает акцент на христианстве и практически полностью отрицает социализм. Он подчеркивает, что социализм «переполнен буржуазностью и мещанством», что вместе с капитализмом он верит только в экономический интерес, отходит от принципов гуманизма и не признает духовной свободы. Таким образом, решение проблемы построения нормального общественного строя находится в рамках христианстна, а не социализма. Однако признание того, что человек должен заниматься хозяйственной жизнью и что хозяйственная сторона общества является одной из важнейших положительных черт социализма. В итоге философ приходит к выводу: «Основная мысль христианского социализма состоит в том, что между христианством и социализмом может и должно существовать положительное соотношение. Христианство дает для социализма недостающую ему духовную основу, освобождая его от мещанства, а социализм является средством для выполнения велений христнанской любии, он исполняет правду христианства в хозяйственной жизни» [21, 227].

### РУССКАЯ ИНТЕЛЛИГЕНЦИЯ

В сборнике «Вехи» Булгаков дал анализ русской интеллигенции. По его миению, причины появления интеллигенции следует искать в петровских преобразованиях и их последствиях. Характер интеллигенции определился беспощадным давлением полицейского пресса, в борьбе с которым выработалось особое мировоззрение. Духовным отцом интеллигенции Булгаков называет В. Г. Белинского. Русской интеллигенции свойственно чувство «вниовности перед пародом», социальное показние. Ее отличительной особенностью является «известная пеотмирность, эсхатологическая мечта о Граде Божием, о грядущем царстве правды (под различными социалистическими псевдонимами) и затем стремление к спасению человечества если не от греха, то от страданий» [17, 29].

Суть русской интеллигенции философ определяет через понятие «героизм». Мировозарение интеллигенции проникнуто духом героиама, стремлением к подвигу, готошюстью к жертве. Ее действия носят максималистический характер. Герой стремится спасти и облагодетельствовать все человечество ценой собственной жизни, и в этом стремлении ему позволено все. Максимализму целей соответствует максимализм средств, который определяет готошюсть интеллигенции к любым радикальным действиям, прежде всего к революции.

Героизму интеллигенции Булгаков противопоставляет христианское подвижничество, которое, подобно героизму, также содержит элемент подвига, однако проникнуто духом смирения. Подвижник не стремится к внешнему эффекту, не ставит запредельных целей, его задача состоит в том, чтобы превратить свою жизнь в самоотречение и послушание. Автор подчерживает «религиозную природу русской интеллигенции», тайные глубины сознания которой отмечены христианским подвижничеством, однако «верхний слой заполнен упрощенным, внешним героизмом». Этим объясинется ее противоречниость. С одной стороны, она стремится к «спасению человечества», а с другой — приводит к кровалым революциям.

Самой яркой чертой философского творчества С. Н. Булгакова является его восхождение к религиозному пониманию общественности. Он прошел марксистский этап, критику марксизма, обратился к положительной социологии, хотя бы в том аспекте, что та должна участвовать в формировании социального идеала, понял прогресс как цель, поставленную извие. Наконец он обратился к вопросу экономического содержания общества. Но каждое из начинаний влекло его к синтезу и восхождению к более общему основанию. От марксизма как обобщающей теории он переходит к социальной философии с ее прогрессом и целью, а от нее — к религиозному пониманию общественных процессов. Мыслитель покидает науку, не удовлетворившись се результатами в анализе общества.

## С. Л. Франк

Всякое частное знание есть частичное знание целого.

С. Л. Франк

Семен Людвигович Франк (1877—1950) родился в Москве в семье врача. Поступив на юридический факультет Московского университета, он принял участие в деятельности марксистского кружка, в 1899 г. был арестован и выслан из Москвы. Далее он продолжил обучение в Берлине и Мюнхене, по уже в области политической экономии и философии. К этому же периоду относится его разрыв с марксизмом. Первая печатная работа Франка «Теория ценности Маркса» (1900) была посвящена критике марксизма.

В 1912 г. он становится приват-доцентом Санкт-Петербургского университета, а в 1915 г. защищает магистерскую диссертацию по теме «Предмет знании». Вскоре он начинает работать на кафедре филосории Саратовского университета (1917), а впоследствии Московского университета (1921). Докторская диссертация «Душа человека», паписанная им в 1918 г., так и не была защищена по причине начавшейся в России Гражданской войны. После припудительной эмиграции в 1922 г. он инвет в Берлине, где занимается научной и преподавательской деятельностью, одновременно входит в состав религиозно-философской академии, организованной Бердяевым. В 1937 г. после прихода к власти нацистов Франк переезжает во Францию, а после окончания Второй мировой войны, в 1945 г., он уезжает в Англию и живет там до самой своей кончины.

Его творчество имеет схожие черты с творчеством Бердиева и Булгакова. Подобно им, он пережил этап увлечения и разрыва с марксизмом, переход к идеализму, религнозные искапия, участвовал в деятельности религнозно-философских обществ, принял участие в трех известных философских сборинках, как и они, был выпужден покипуть родину. Однако он более последователен и философичен. Историк русской философии В. В. Зеньковский отмечал: «Франк обладает исключительным даром ясного изложения, — мысль его, всегда развиваемая систематически, покоряет столько же своей основательностью, сколько и удачными формулами... По силе философского зрения Франка без колебания можно назвать самым выдающимся русским философом вообще, — не только среди близких ему по идеям» [31; Т. 2, Ч. 2, 158].

#### ФИЛОСОФСКИЕ ОСНОВЫ СОЦИАЛЬНОЙ ТЕОРИИ

В своих собственно философских трудах «Предмет знания» (1915) и «Непостижникое» (1939) он создает теорию «всеединства», включающую в себя и философский абсолют, и Бога. Всеединство пронизывает все сущее, выступает по отношению к нему как высший замысел, как «темное материнское лоно». Все сущее укореняется в бытии постольку, поскольку оно родственно всеединству. «На свете нет инчего и немыслимо ничего, что могло бы быть само по себе, без всякой связи с чем-либо иным. Бытие есть всеединство, в котором все частное есть и мыслимо только через свою связь с чем-либо другим» [73, 51].

Понятие «всеединство» шире, чем любая философская категория, а потому оно «не может мыслиться, оно должно быть дано и доступно и какой-то иной, именно металогической форме» [73, 58]. В свою очередь, металогическое сперхрационально, оно есть область непостижимого. Непостижные — это «реальность, сама себя открывающая», это безусловная «перазделенная сплошность», укорененная в некоем истипном первичном целом.

Всеединство потенциально целостно, однако в наличной действительности оно есть «надтреснувшее единство», так как реально мир содержит значительную сферу эмпирии, не совпадающую непосредственно с «бытием вообще». Таким образом, происходит разделенность, или двоичность мира. Она должна быть снята в «монодуализме», который автор представляет как реализацию «двоицы» — искоино неразделенного единства мира.

Онлософия Оранка есть сложный сиптез, в котором онтология более всего напоминает соединение трансцендентализма Канта и всеединства Соловьева, а гносеология — интунтивизм Лосского. Мыслитель строит метафизику всеединства, он возводит бытие в ранг всеединства. ние не вызывает никакого сомнения. Общество происходит от взаимодействия индивидов. По мнению философа, эта точка эрения более соответствует обыденному мышлению; и в исторической ретроспективе она появилась первой. Уже в труде Аристотеля «Политика» индивид рассматривается как та начальная «единица», из которой складывается вначале семья, затем род и так далее, вплоть до государства.

Франк придерживается другого мнения. Он доказывает, что общество есть первичное целое, а не сложившееся единство. Общество падындивидуально и универсально. Однако для плодотворности универсализма необходимо помнить, что его единство логически не противостоит множественности, а является единством системы, в которую входит первичное единство и единство множественности. «Общество есть первичное единство не в смысле отсутствия множественности, а в том, что реальной множественности противостоит не менее реальное единство» [75, 48]. «Из этого следует, что универсализм усматривает единство общественного бытия не в субстанциональном единстве, а в единстве связи или отношения. Методологическая ценность универсализма в том, что он видит общество не как единство сущестна, а как единство системы» [75, 69].

Другой общей проблемой, являющейся результатом развития методологии общественных наук, является вопрос о соотношении идеального и реального в общественном бытии. Общественная жизнь есть вполне реальный факт, она не совпадает с чисто идеальным бытием, ибо последнее предполагает внепространственность и вневременность. Однако, помимо своей реальности, она имеет некую «образцовую идею», которая обязательна для осуществления. Будучи идеальной по содержанию, она имеет реальную силу, действует на волю людей, является для них образцом, требующим подражания. Оранк называет ее «живой идеей» и предписывает ей качества объективности и надындивидуальности. Посредством «живой идеи» общество приобретает сверхвременный характер, ибо в ней присутствует настоящее, прошлое и будущее, она хранит историческую память, в ней осуществляется единство наций, государств, династий.

Философ выделяет проблему фактов в обществознании и соотносит их с единством общественного бытия. Для него факт не является основой социального знания, он противовоставляется «живой идее». Факт есть обособленность и раздробленность общественного бытия. Основываться на факте в обществоведении означает выделять некую часть и абсолютизировать ее. Факт должен уступить место целостному знанию, полагает автор. Собственно говоря, у Франка мы не находим дюркгеймовского понимания факта. Его факт скорее напоминает фактор. Он пишет о факте экономической жизни, которая является частью социального бытия. Следовательно, его трактовка факта не собственно социологическая, а социально-философская.

Франк рассматривает также проблему выявления основной формы знания в обществоведении. По его мнению, основная форма знания в обществоведении — это «живое знание». В нем знание достигается не чистым соверцанием, как в метафизике, и не направленностью субъекта на объект, как в положительных науках, а путем «живого погружения субъекта в объект». Для того чтобы осуществить этот процесс и познать общественное явление, необходимо, во-первых, уловить объективную идею и, во-вторых, сочувственно пережить ее, при этом «живое знание» должно быть свободно от субъективизма.

К вышеназванной непосредственно примыкает проблема определения общественного идеала как наиболее существенная составная обществоведения. Оранк отмечает, что идеалом не может быть названо то, что должно быть. Применительно к обществу идеал не может быть выведен им из эмпирии, ин из понятий добра и зла. Разумеется, идеал может быть декретирован, как, например, провозглашение идеалов «свободы, равенства и братства», однако в данном случае он не будет иметь истинной необходимости. По мнению философа, общественный идеал должен быть найден в самом обществе. Идеал общества тождествен его устройству и его телеологии. Познать устройство общества, его сущность, его телеологию, определить общественный идеал есть одно и то же.

Франк выделяет также проблему систематизации общественных наук. Прежде всего, он обращает внимание на то, что общественные науки следует отличать от гуманитарных, таких как языкознание, литературоведение, искусствоведение и т. д. Собствению общественные науки мыслитель подразделяет на два типа. К первому типу он относит науки, объединенные общиостью их вадач. Здесь он выделяет два вида: конкретно-описательные науки, к ним он относит историю; научно-теоретические науки, к ним он относит социологию. Второй тип объединяет науки по форме изучения общественного бытия. Здесь также есть несколько видов: науки феноменологические, направленные на изучение идеальной стороны общества, к ним Франк относит блок правовых дисциплин: семейное право, частное, публичное и т. д.; науки, изучающие реальные процессы хозяйства, политической история, к ним он относит политическую экономику и историю политики.

### Итог анализа

Франк дал полный обвор состояния современной ему социальной теории. Во-первых, он рассмотрел главные теоретические направления: философию

истории, историзм, этический идеализм, рационализм, натурализм, органицизм, психологизм. Во-вторых, он выстроил их в исторической ретроспективе и показал превалирующие тенденции развития. В-третьих, особое внимание он уделил наиболее актуальным вопросам социального знания: проблеме реальности общества; проблеме фактов; проблеме отношения универсального и индивидуального; реального и идеального; проблеме основной формы знания в обществоведении; проблеме общественного идеала и методе его определения; проблеме систематизации общественных наук.

Весь этот научный поиск производился в соответствии с философской конценцией всеединства Франка: «Всикое частное знание есть частичное знание целого». Следовательно, ни один из рассмотренных им методов не может быть оставлен без внимания в перспективе составления максимально целостной картины общества, равно, как ни один из них не имеет преимущественного права на лидерство в процессе создания данной картины. Для философа ни одна из перечисленных проблем не может быть игнорирована и одновременно не может быть доминантной.

### ОБОБЩАЮЩАЯ РАНАЛАЙЦОО НАУКА

Анализ Франка не относится к тому распространенному типу исследования, когда ученый, систематизируя научные теории, преследует исключительно классификационную цель. Он предлагает нам совершенно самостоятельный тип исследования.

В работе «О задачах обобщающей социальной науки» (1922) мыслитель показывает, что методологическая односторонность есть заблуждение. Истинным в обществоведении нельая признать ин то, что существует в данный момент, ин то, что является правственным идеалом, и даже ни то, что является высшей целью человеческой жизни. «Истинный объект обществоведения образует та сущая жизнь, которая, совмещая в себе реальность с идеальностью... стоит как бы на пороге между тем, что фактически есть, и тем, что должно быть» [74, 43]. В соответствии с этим выводом эмпирические данные, или «то, что есть», философ предлагает заимствовать у социологов, продвижение к правственному идеалу он намерен почерпнуть у этических ндеалистов, а оптимальное социальное устройство, или «то, что должно быть», следует заимствовать у представителей философии истории. Таким образом, со всей полнотой истинный предмет обществоведения может быть раскрыт только в некоей новой обобщающей социальной науке, которая в своей содержательной стороне в равной степени как базировалась бы на данных прочих общественных наук, так и дистанцировалась бы от них.

Объединение общественных наук в единую «обобщающую социальную науку» связано с необходимостью проникновения в существо сложной социальной ткани. Общественные явления двойственны. Они и реальны, и идеальны, они могут быть вписаны как в казуальные (от лат. casualis — случайный, единичный), так и в телеологические отношения. Социальная двойственность соответствует дуальному характеру бытия, проистекающему от «надтреснувшего единства». Однако из этого не следует, что объединение невозможно. Философским обоснованием возможности построения единой обобщающей социальной науки является псеединство.

Оранк показывает, что без социологии невозможна обобщающая общественная наука, равно как и без философии. И та, и другая изучают разные состояния «надтреспушнето единства», только социология исследует бескопечно дробищуюся действительность и изучает результаты распада, а философии проникает в существо всеединства, при этом метод се проникновения тождествен интуитивному сверхрациональному познанию.

ДУХОВНЫЕ ОСНОВЫ ОБШЕСТВА

### Начала общества

Подобно Бердяеву, Франк в качестве основы обндества рассматривает некие начала: служение, солидарность, спобода, нерархизм, равенство, консерватизм, творчество, наследственность. В от-

личие от бердяевских они не имеют религиозно-онтологического характера и в смысловом значении менее насыщенны. Они не творят общества, но присутствуют в нем как отражения духовной жизни. В трактовке свободы, нерархизма, консервитизма и творчества Франк не оригинален и менее выразителен, чем Бердяев. Прочие категории следует рассмотреть отдельно.

Наибольшее значение он придает началу служения, которое, с точки эрения философа, не нассивное подчинение, а исполнение должного. В акте служения проявляется человеческая сущность. Все человеческие права являются следствием права требовать служения и исполнения обязанностей. Служение, полагает философ, не имеет ничего общего с партнерством и сотрудничеством, в которых присутствует дух эгонзма. Человек служит правде, а не обществу, так как последнее не может считаться субъектом. Применительно к служению Франк рассматривает другое начало — свободу — и утверждает, что свобода реализуется как свобода служения.

Начала равенства, по мнению Франка, являются следствием ничем ие ограниченных претензий индивида, который стремится к бесконечности своего «Я». Каждый индивида в себе самодержец, а самодержцы равны. В своем развитии принцип равенства претерпел изменения. Так, с античности и до нового времени доминировал аристотелевский принцип равенства, но XVIII в. дал иную трактовку, подразумевая равенство прав и обязанностей человека по отношению друг к другу, т. е. другому не больше, чем тебе. Это требование равенства вступило в конфликт с началами нерархизма и не выдержало борьбы. Франк предлагает свою трактовку принципа равенства, основой которого он считает постулат (от лат. розциати — требуемое, аксиома) необходимости всеобщего служения. Нет прирожденных прав, отмечает он, есть право на служение, нет равенства прав и притязаний, есть равенство всеобщности служения, наконец, есть равенство перед Богом, перед которым все равны.

Общество и индивид. «Я» и «Мы» Решение данного вопроса весьма характерно в перспективе франковской социальной теории. Нет сомнения в реальности «Я», подчеркивает автор. Начиная с Декарта, «Я» есть абсолютное начало, есть субъект познания, в то время как «Мы» является

вторичным, внешним и производным по отношению к «Я». Франк признает первичность «Я», но при этом говорит, что существует другое «Я», в форме «Ты», которое дано нам не извие, а изнутри, так же как и первое «Я». Но «Я» плюс «Ты» дают в сумме «Мы». Таким образом, «Мы» является не множественностью «Я», а нечто качественно иным, неким новым «пробужденным единством». Отсюда Франк заключает, что «Мы» столь же первично, как и «Я»: «Общество есть ....подлинная целостная реальность, а не произвольное объединение отдельных индивидов, более того, оно есть сдинственная реальность, в которой нам конкретно дан человек. Изолированно мыслимый индивид есть лишь абстракция» [72, 300].

Духовная природа общества По мнению Франка, необходимо отличать соборность от общественности. Соборность представляет собой внутреннее духовное единство индивидов. Она соответствует подлинно целостной реальности. Общественность является только внешним меха-

нистическим объединением. Различное содержание двух социальных феноменов нашло отражение в русском языке, однако обществоведческая традиция часто путает одно понятие с другим. Напротив, в немецком языке закрепились два понятия «die Gesellschaft» и «die Gemeinschaft», четко отражающие сущностное различие. «Gesellschaft» соответствует внутреннему духовному единству, а «Gemeinschaft» — внешнему объединению. Данная закономерность была найдена и обоснована Ф. Тенниесом.

Франк дает признаки соборности и через них разъясняет взаимоотношение личности и общества. Соборность есть неразрывное единство «Я» и «Ты». Не только «Я» неотделимо от «Мы», но и единство «Мы» присутствует в каждом «Я». Соборность есть жизнениюе содержание личности, недооценка се значения обедияет личность. Соборное целое столь же конкретно индивидуально, как и сама личность. Соборность есть сверхвременное единство.

«Общественная жизнь есть... духовная жизнь» [72, 330], — утперидает Франк. Их единство не вызывает у философа никакого сомнения. Духовная жизнь составляет область бытия, в которой объективная реальность дана не в форме предметной действительности, а в форме реальности, присутствующей в самом человеке. Общественная жизнь родственна духовной тем, что она есть «обнаружение, раскрытие и воплощение вовне этой глубинной стороны духовной жизни» [72, 331], авторитета, которые имеют правственное происхождение. По мнению Франка, доказательством духовной природы общества служит тот факт, что категории права, власти и авторитета имеют правственное происхождение.

Наиболее яркой чертой в творчестве С. Л. Франка является его стремление к социальному синтеву. Эта черта проявляется у него наиболее отчетливо по сравнению с другими представителями русской социально-философской мысли. Автор стоит на позициях всеединства, обоснопывает монодуализм.

В предмете социальной философии он ориентирован на создание обобщающей социальной науки, в теории личности начинает анализ с «Я» и «Мы», не отдавая предпочтения ни тому, ни другому. Философские основания стали базой для социальной теории. Идея монодуализма реализовалась в синтезе «Я» и «Мы», идея всеединства стала основой обобщающей социальной теории.

Франк отличается от прочих русских религиозных философов тем, что он не отрицает методологии западноевропейских обществоведов. Он лишь показывает их односторонность и, следовательно, частичность по отношению к всеобъемлющей или, в терминологии философа, к «обобщающей социальной науке». Следствием этого является особое внимание, которое он уделяет гиосеологии<sup>1</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> От греч, gadsis — знание. Теория познания — раздел философии, изучающий источники, формы и методы научного познания.

### глава 5 ЕВРАЗИИСТВО

Движение евразийцев должно быть приветствуемо всеми любящими свою страну русскими людьми...

Всеволод Иванов

...евразийство есть вид элости. В. В. Шильтин

#### «ИСХОД К ВОСТОКУ»

В 1921 г. в Софии вышла в свет книга «Исход к Востоку. Утверждение евразийцев», положившая начало новой школе в русской социальной мысли. Ее авторами были четверо ученых, принадлежавших к различным направлениям в общественной науке: Николай Сергеевич Трубецкой (1890—1938), сын известного русского философа князя С. Н. Трубецкого, лингвист и родоначальник фонологии, преподаватель Московского, Софийского и Венского университетов; Петр Николаевич Савицкий (1895—1968), выпускник Санкт-Петербургского университета, ученик П. Б. Струше, географ, преподаватель Софийского и Пражского университетов; Георгий Васильевич Флоровский (1893—1979), историк русской церкви, философ, теолог, профессор Оксфордского, Колумбийского и Нью-Йоркского университетов; Петр Петрович Сувчинский (1892—1985), историк культуры.

Книга состояла из десяти небольших работ различной тематики от культуроведческой до географической. Все они были объединены одной идеей, суть которой Савицкий выразил в словах: «Россия есть не только Запад, но и Восток, не только Европа, но и Азия, и даже вовсе не Европа, но Евразия» [32, 2]. Авторы сборника поставили перед собой старые вопросы, поднятые еще славянофилами: в чем особенность России; каковы ее социальные, исторические, политические, культурные, религиозные отличия; каково ее место в историческом процессе? Специфика проблематики заключалась в том, что прежней России уже не существовало, ее место заняло советское государство. Необходимо было решать старые проблемы на новом материале, что требовало несколько иного подхода.

Авторы книги «Исход к Востоку» объявили Россию частью нового культурно-исторического пространства — Епразни и предложили рассмотреть комплекс социальных, экономических, политических и культурологических проблем с этой нетрадиционной точки эрепия.

В этот же период в Харбине выходит известный сборник «Смена вех», обращенный к русской интеллигенции с призывом пересмотреть свое отношение к большевистскому режиму. По сравнению с евразийством сменовеховство<sup>1</sup> имело тактический и весьма тривиальный характер. Евразийцы сразу же отделились от сменовеховцев, так как их задача была значительно шпре. Они преследовали стратегическую цель исследовании макросоциологических процессов на геополитическом уровне. Они ощущали кризис европейской культуры, понимали, что русская революция и мировая война объединены воедино и являют собой некий глобальный процесс, суть которого еще только предстоит познать.

# 

Идея евразнійства быстро овладела умами представителей русской змиграции и в короткий срок приобрела масштабы споеображного плейно-теоретического движения. В разное времи к нему примкнули известные русские ученые: юрист, профессор права Николай Николаевич Алексеев (1874—1964); философ Лев Платонович Карсавии (1896—952); историк Георгий Владимирович Вернадский (1887—1973); историк и юрист Мстислав Веннаминович Шахматов (1888—1943); ингвист Роман Осинович Якобсон (1896—1982) и многие другис. Возникло множество центров распространении евразийства [84], первоначально в Софии, Париже, Праге, а затем и в большинстве европейских городов. Начала широко публиковаться евразийская литература, в период 1923—1936 гг. активню работали издательства в Берлине, Белграде, Брюсселе. Длительное времи выходили из печати периоди-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Общественно-политическое течение и среде русской интеллигенции (гланным образом амигрантской) и 20-х гг. ХХ и. Возникло с ингланием нана. Идеологи сменяюе-ховства (Н. В. Устрилов и др.) надеились на возврсит и напитализму, перерождение советской власти. Они признавали интеллигенцию к объединению с измой буржуляней и сотрудничеству с новой иластью. Печатный орган — журнал «Смена вех» (Париж. 1921—1922).

ческие издания: «Евразийский сборник», «Евразийская хроника», «Евразийские тетради», «Евразийский временник», печаталась газета «Евразия». Действовали постоянные кружки, работали периодические семинары. В 1925 г. проходил евразийский семинар в Праге. В Париже в 1925 г. прошел семинар под руководством Трубецкого, а в 1926 г. — под руководством Карсавина. В этом же 1926 г. в Брюсселе и Софин существовал евразийский курс для русских студентов.

Особенно бурно евразийство развивалось в середине — конце 20-х гг. XX в., в тот период, когда в России проводилась политика изпа и еще оставались надежды на обращение большевистского режима к демократическим преобразованиям и освобождению личности.

#### ЕВРАЗИЯ КАК МЕСТОРАЗВИТИЕ

Множественность неординарных ученых, разноваправленность их интересов, с одной стороны, и отсутствие формальной организационной структуры, с другой — обрекали евразнйство на неорганизованность, несконцентрированность мысли, разброс интересов и точек приложения интеллектуальных сил. Современный исследователь сталкивается с определенной трудностью упорядочивания учения и приведения ее в систематизированный вид. С целью реконструкции теории ему необходимо найти некое начало, логическое развитие которого привело бы к раскрытию сущности всего учения. В качестве такового, на наш взгляд, предпочтительно взять понятие «месторавытие», выдвинутое Вернадским в предисловии к своей работе «Начертание русской истории» (1927).

Месторазвитие есть «слияние социально-исторической среды и географической обстановки» [24, 9], это органический синтез территории и народа, проживающего на ней. История развития государства есть история приспособления к своему ландшафту, полагали евразийцы. В прощессе исторического развития русский народ приспособился к окружающей географической среде и создал свое месторазвитие. Традиционно считалось, что развитие Российского государства происходило на территориях Европы и Азии, однако евразийцы придерживались иного миения. Они полагали, что месторазвитием России следует считать особое географическое пространство — континент Евразия, подобно тому, как для Германии месторазвитием является Европа, а для Японии — Азия, отмечали они. Россия не соппадает с географической территорией, занимаемой ею в Европе и Азии. Сущест-

вует некий континент Евразия со своими географическими границами, культурно-историческими традициями и социально-политическим содержанием.

### ГЕОГРАФИЧЕСКОЕ ЕЛИНСТВО

Впервые термии «Евразия» был предложен австрийским географом Эдуардом Суэссом (1831—1914), подразуменавшим под ним единство континента. Евразийцы вкладывали в это понятие значительно больший смысл. Собственно географический аспект раскрывал только часть его содержания, хотя и немаловажную.

Из состава епразнійских авторов больше всех уделял внимание географическому аспекту Савицкий. Он обосновал теорию географических особенностей Епразин, согласно которой она является целостным континентом. Уральский хребет, разделяющий Европу и Азию, объединяет Евразию. Западная граница Евразии совпадает с Пулковским меридианом, восточная пролегает по Берингову проливу, на севере Евразия ограничена Северным Ледовитым океаном, а ее южная граница совпадает с государственной границей Российской империи. Вся территория между этими границами представляет собой единое географическое пространство.

В доказательство единства Евразийского континента Савицкий приводил следующие аргументы. Во-первых, на всем пространстве наблюдается южно-северная симметрия, т. е. безлесной тундре на севере соответствует безлесная пустыня на юге. Во-вторых, в промежутке лежду тундрой и пустыней четко прослеживается смена почвенно-боанических полос, пропорциональных географической широте, так, гундра сменяется лесной зоной, за ней следует лесостепь, еще южнее простирается степь, и на самом юге Евразии расположена пустыпя. В-третых, все великие реки Евразии ориентированы в южно-северном направлении. Ничего подобного нельзи наблюдать западнее Пулковского меридиана. Там нет ин ориентации рек, ни смены почвенных поясов, ни поясной симметрии.

Таким образом, принимля во внимание только лишь географический аспект проблемы, следует признать, что Западная Европа и Евразия суть два различных географических пространства. Более того, территорию Европы следовало бы ограничить не Уральским хребтом, а Пулковским меридианом, который по логике всидей должен был бы являться нулевым. Так полагали евразийцы. Евразийцы не остановились на постулировании географического единства Евразии. Их выводы были значительно глубже. Они доказывали факт взаньшого влияния географического ландшафта на культурный и социальный ландшафт. Они с успехом развивали новую дисциплину — геополитику, в их дальнейшие планы входило построение геоархеологии, геолингики, геоэкономики.

### ИСТОРИЧЕСКОЕ ЕДИНСТВО

Обоснованию исторического единства Евравии по-Г. В. Вернадский. свитили свои рабо-ты ряд анторов. Все они были этапы единодушны в определении, что история Евравии евразийской есть история ее объединения и становление на едином пространстве Российского государства. «Евразия, как географичес- кий мир, как бы предсоздана

для образования единого государства» [32, 259].

Истории Вернадский и своей работе «Начертание русской истории» (1927) выделяет пять периодов истории России в составе свразийского геополитического пространства. Вся отечественная исто-рия сводится у него к симиолической борьбе «леса» и «степи», с его более высокой культурой.

Первый первод был назван: «попытка объединения леса и степи». Начало его приходится на VI в., а завершается он в 972 г. Этот первод охватывает этам продвижения гуппов по Европе, расселение и борьбу рашеславянских племен с аварами и хазарами, начало варягославянского государства с первыми князьями — Олегом, Игорем, Ольгой. Второй первод — «борьба леса и степи» (972—1238), соответствует княжению Владимира и Ярослава и захватывает время вплоть до нашестния монголов. Третий первод — «победа степи над лесом» (1238—1452), включает монгольское иго. Четвертый первод Вернадский определяет как «победа леса над степыю». Он приходится на времи возвышении Москвы, борьбы Москвы с Литвой, Смутное время (1452—1696). Пятый первод — «объединение леса и степи» (1697—1917), соответствует этапу становления и расцвета Российской империи.

Несколько поэже Вернадский предпринимает попытку расширенного исторического анализа [25]. Ученый обращается к истории всей Евразии, а ис только России — Евразии, и находит, что она имеет восемь этапов развития. Первый этап: первая половина VI — первая половина VIII в. — свободное распространение славянских и монгольских племен. Второй этап: первая половина VIII — 60-е гг. Х в. — столкновение славянского и монгольского этносов. Третий этап: 60-е гг. Х — начало XIII в. — образование Киевской Руси. Четвертый этап: начало XIII — середина XIV в. — объединение Евразии под властью монголов. Пятый этап: середина XIV — первая половина XV в. — образование Московского государства, борьба с монголами. Шестой этап: первая половина XV — первая половина XVII вв. — экспансия Москвы. Седьмой этап: первая половина XVII — первая половина XIX вв. — борьба России за южные территории. Восьмой этап: первая половина XIX вв. — борьба России за южные территории. Восьмой этап: первая половина XIX — 1917 г. — окончательное объединение Евразии под началом Российской империи.

Замечательную теорию выдвинул Трубецкой [69].

Н. С. Трубецкой. По своей концептуальной новизне она была беспрецедентна. Он рассмотрел русскую историю «не Чингисхана» с Запада, а с Востока». Философ представил Россию не как прееминду европейской цивилизации.

а как наследницу империи Чингисхана.

Территория современного СССР (1925), отмечает он, соответствует области, завоеванной и удерживаемой Чингисханом, Батыем и их преемниками. Именно этим объясияется столь легкое отделение Финляндли. Польши, Латвии, Эстонии и Литвы от бывшей Российской империи в 1918 г. Народы этих государств не восприняли особую субкультуру, объедивноцую все пространство Евразии. Чингисхан покорил также территории Китая и Ирана, не входящие в состав современной Евразии. Однако, по мнению Трубецкого, эти государства имели овершенно иную культуру, определяемую собственным, азнатским несторазвитием, отличным от евразийского.

Трубецкой утверждает, что на покоренном пространстве сформировался особый культурно-психологический тип, совершенно несхожий с европейским. Его формированию способствовали два фактора: личностного и общественно-политического характера.

К первому надо отнести принцип формирования личности кочевника. Свободный кочевник чужд идее землевладения. Все его богатство в скоте, который пасется на инчейной земле. Кочевое хозяйство не предполагает развитие собственнических инстинктов, кочевник предпочитает жить в составе большой семьи, прообразе общины, и деляться результатами труда с сородичами. Быт степняков ориентирует личность на готовность к перемене места, к столкновению и военному конфликту за лучшие пастбища. Смелость, мужество, чествость, преданность становится важными качествами личности. Свободный и смелый кочевник имеет только один страх — Боинй. Он уважает старшего и религию других народов. Он инчего не боится, повинуется хану и следует собственному опыту. В Европе ему противостоит тип оседлого раба, дрожащего за имущество, лживого и трусливого, полагающегося на защиту свыше. Этот психологический тип выработался у европейцев вследствие специфической формы собственности на землю и вассально-сеньориальных отношений. Раб не знает инчего, кроме своего страха перед господином, одновременно он имущественно зависим от него.

Особенности личности и быта кочевников сформировали и результате своеобразное общественно-политическое устройство. Чингисхан опирался не на классовые, а на родовые принципы и особый тип религиозности, характеризуемый лояльностью к иноверию. Степияки, в отличие от свропейцев, не знали сословного деления. Высшее место в сословной нерархии принадлежало хану, все прочие члены сообщества были его подчиненные. Сообщественники были равны между собой в правовом и политическом аспектах. Единственным различием было экономическое перавенство, которое сводилось лишь к количеству скота, величные обоза и завоеванной добыче.

Татаро-монгольское иго сыграло в истории России положительную роль, считает Трубецкой. Благодари ему сформировалось общинию коанйство со специфическим субъектом хозяйственной деятельности спободным общинником. Россия заимствовала от империи Чингисхана устройство государственного и военного аппарата, ямскую повинность, почту. Она заимствовала также некоторые основы экономики степияков, доказательством чему служит введение татарских терминов; казна, деньга, таможия, алтын и т. д. Однако татаро-монгольское иго имело и отрицательную сторону. Оно способстнопало правственному падению, распространению инэкопоклонства.

С целью противостояния татаро-монголам Россия обратилась к Византии, при этом ей требовалась не столько фактическая помощь, сколько идейная и политическая поддержка. После падения ига начинает строиться Московское государство по эталонам Византийском империи. Оно опирается на христианские кории, однако одновременно в государстве присутствует татарский элемент и играет в том процессе весьма значительную роль. В итоге формирование Московского государства может быть представлено как результат синтеза как черт византизма, так и империи Чингисхана.

Трубецкой полагает, что не было как такового свержения ига. Имел место факт перенесения центра политической активности из Орды в Москву. В результате татарский элемент уступил место русскому. Золотая Орда пала не под ударами русских войск, а по причине виутреннего распада, чему способствовало, прежде всего, отсутствие истинной веры у степняков. Будучи язычниками, они были вынуждены при столкновении с мировыми религиями принять одиу из них. Ислам был опасен для чингисидов, так как во главе ислама стоял Халиф — потомок Мухаммеда. Чингисхан не имел пикакого отношения к арабскому этносу, следовательно, приняв ислам, его наследники оказывались на второстепенных поэнциях в исламском мире. Буддизм также не подходил для кочевников, ибо проповедовал вегетарианство. Оставалась христианская Россия, с которой у наследников Чингисхана были давние и тесные связи. В итоге кочевники все же приняли ислам, но территорнально, политически и экономически тяготели к России, став в конце концов ее составной частью.

Московское государство строилось не по классовому признаку, характерному для всей европейской традиции, а по тем принципам, которые были заимствованы у степияков. В нем слабо прослеживалось сопиальное разделение, сословность не играла гланной роди. Основными признаками в социальной перархии являлись древность рода и продолжительность его служения государіо. Чужестранец определялся не по национальному признаку, а по религиозному. Опора быта основывалась на вере. Отсутствие привявайности к земным благам расценивалось как добродетель. Принципы эти столь сильно укоренились в народном сознании и народном быте, что в период Смутного времени. з XVII в., от Московского государства не отопіла пи одна часть. Раздираемая Смутой, обнищавшая в результате Анвонской войны, затравленняя опричинной, захваченная Польшей, Россия тем не менее не ступила на путь европензации, но собрала ополчение, освободила Москву. возвела на престол новую династию Романовых и продолжила собственный путь развитии.

Петр I нарушил старинную традицию. В результате его преобразований исчезло патриархальное царство, появилось чиновничье государство, понизилась роль царя, развились чинопочитание и карьеризм. Его преобразования обернулись потерями. Россия утратила историческую сущность, обратилась к национализму. После Петра I уже ничего нельзя было изменить.

В оценке петровских преобразований Трубецкой близок к славянофилам. По мнению философа, смысл русской истории периода XVIII— XIX пв. сводится к нарушению культурно-исторических традиций, сформировавшихся в Московском государстве, которые, в свою очередь, явились результатом синтева русского и степного этнографических материалов.

Как же с этих позиций характеризовать исторические процессы послереволюционной России? Идут ли они в русле допетровского развития или продолжают нарушать культурные процессы Московского государства?

Трубецкой видит двойственность ситуации и не осмеливается дать одновначную оценку. На первый взгляд Россия благодаря коммунистическому правительству возвратилась на свои исконные пути развития, Во внешнеполитической деятельности она отказалась от панслапистской, националистической идеологии, обратилась в сторону Азии и там ищет себе союзников в борьбе с капиталистической Европой. Во внутренней политике она разрешила классовый конфликт, освободилась от сословного деления, отказалась от политики русификации окраин. Однако с другой стороной, нельзя не замечать знакомых черт империи. Во внешней политике СССР проводит идею главенствующей роли пролетариата и навязывает ее близлежащим европейским странам. Третий интернационал по своему политическому влиянию близок Священному союзу. Во впутренней политике Советской России наблюдаются процессы, схожие с теми, которые имели место при Петре І. Идет массовое «воспитание» населения, насаждается атеизм, в армии и на флоте превалируют латыши.

Положение Советской России двойствению. Возможны два варианта развития: европейский, он же имперский, или евразийский — национальный. Коммунисты пробуют идти по имперскому пути. Они строят социалистическое государство, однако «монгольская рожа прет со всех щелей».

Трубецкой видит очертания будущего государства. В известной стенени оно паллиативно. Во внешней политике, по его мнению, Россия должна следить за европейской техникой, по ограждать себя от социалистических идей. Она не должна выешиваться в европейские дела, остерегаться любых попыток завоевания чужих территорий. Внутренняя политика должна быть направлена на создание теснейшей спязи частного быта с государственностью и религией, которая, в свою очередь, должна быть признана государственным делом. Реализация этих начал обеспечит преемственность исторических традиций и позволит реализоваться России как самостоятельному культурно-историческому типу. Геополитические пыподы П. Н. Сапицкого

Аналогичную концепцию представил Савицкий. Он рассматривает Россию как составную часть Золотой Орды. Россия в XIII—XIV вв., отмечает он, есть «провинции большого государства» [48, 239]. Однако геополитическое единство Россия — Епра-

зая, по его мнению, уходит кориями значительно глубже, чем собственно монгольское нашествие. Аналогов итальянского похода Суворова нет у монголов. Но аналогичные походы осуществлял вождь варваров Атпіла, кони которого в V в. піллі воду из италийских и галььских рек, так же как позже, в XVIII—XIX вв., поили там же коней казаки и башкиры. По мнению Савицкого, единство Евразии существовало задолго до того, как на этом географическом пространстве поввились Русь и Орда.

Геополитическое единство Россия — Евразіві прошло проверку в періюд образовання Московского государства и его борьбы с княжествами Антовскім ії Польскім. Центром объединення стала Москва, а не Вильно, потому что она была центром евразийской, а не европейской культуры. Польша и Антва несли чуждое евразийству латишство и не могли стать во главе объединительных процессов. «Русскость оказалась несовместньой с латинством, а латинство, в свою очередь, оказалось несовместным є осуществленнем объединительной роли в пределах евразийского мира» [48, 249].

Борьба за создание централнаованного государства происходила между Москвой и наслединками Орды. Крымский хан, отмечает Савицкий, также претендовал на роль «собирателя» земель. Но в этой долгой борьбе на Евразийском континенте победила России. Победа эта выразилась в постепенном проинкновении и присоединении земель, находящихся к югу от средней полосы. Так, в XVI—XVII вв. России утвердила свое господство в пределах лесостепи, в XVIII — первой половине XIX в. — в пределах ковыльной и польниюй степи и наконец, в середние XIX в. — в пустыне. Степь и лес симполизировали дна полюса евразийского культурного типа. Победа леса не имела самодовлеющего смысла, полагает Савицкий. Суть происходящих процессов заключалась в объединении, а не в преобладании той или шюй из враждующих сторон.

Победа над латинством была значительно важней, чем победа над Ордой, так как последняя являлась частью того же геополитического пространства. По сути, победы как таковой не было, а было объединение земель вокруг русского центра — Москвы, «Основной урок, который русское сознание вывосит из истории Московской Руси, есть свидетельство о том, что русскость несовестима с латинством» [48, 242]. Латинство и Европа несовместимы с Россией. Россия — Евразия совместима и родствениа монгольскому культурно-психологическому типу.

Анализируя исторические концепции евразийцев, необходимо отметить, что в них был затронут широкий пласт проблем: господство номалов (орд) до вступления на историческую арену славян; быт восточных славян до монгольского завоевания; монгольское завоевание; проблема великокияжеской власти как части Золотой Орды; петровские преобразования, европеизация России; общность черт СССР и России — Евразии.

### КУЛЬТУРНОЕ ЕДИНСТВО

### Р. О. Якобсон. Языковой союз Евразии

Помимо географического и исторического единства Евразии, авторы-евразийцы находили также единство культурное, наличие которого прослеживалось на самом широком материале от лингвистического до этического. Разумеется, что и в этом научном

поиске основное внимание уделялось различним евразийской и европейской культуры.

Анигиястическое единство евразийских языков доказывал Якобсон, который опирался на разработанизю им же теорию фонологических языковых союзов [83]. Суть се заключалась в том, что чередопание согласных и так называемых «светлых» звуков является устойчивым признаком конкретного языка. Частоты повторения тех и других указывает на исходизю общность языков. Для подтверждения гипотезы о родственности языков на евразийском пространстве он делал попытки фонологического картографирования.

Исследовании Якобсова привели его к убеждению о наличии епразийского языкового союза. В доказательство он приводил следующие факты. Феномен наличия тпердых и мягких согласных (мат — мать, мел — мель) не встречается в европейских языках, так как в них отсутствует смягчение согласной в конце слова (например, кров и кровь звучат одинаково). В то же время данный феномен повсеместно наблюдается на всем евравийском пространстве: от самоедов на севере до киргивов на юге и от прикарпатских наречий на западе до монгольских диалектов на востоке. Якобсон произнел фонологическое картографирование. Он нанес на карту Старого Света районы с употреблением мягких согласных. Они совпали с границами Евразии. Согласно карте наличие твердых и мигких согласных характерно для Евразии, в то время как по окраинам, на Балканах, Апенниках, Пиренеях и в Азии такого не наблюдалось. Интересно то, что на основании частного научного исследования Якобсои делает обобщающий выпод: «Русские ученые, представители срединного мира, в наибольшей степени признаны к объединению Старого Света, именно в его целостности».

Существуют и другие доказательства единства евразийских языков. Так, по мнению Якобсона, евразийские языки обладают «пафосом телеологической устремленности», для них вопрос «Куда?» более ценен и значим, чем вопрос «Откуда?». Данная целеустремленность наметилась еще в начале прошлого тысячелетия. Факт ее наличия можно обнаружить в ходе текстологического анализа русских летописей.

Осуждение европейской культуры Единство евразийской культуры и одновременно отличие ее от западной культуры доказывал Флоровский [71]. По его мнению, европейская культура полна пессимизма. В ней логика вытеснила интуицию. Она космополитична<sup>1</sup> и эгоцентрична<sup>2</sup>. Ка-

питализм привнес в нее матернализм и вещеноклонство, а вместо реалистов в нее пришли романтики — Гете, Ницше, Шопенгауэр, Гартман, Ибсен. Большую роль в становлении западной культуры сыграла католическая церковь с ее внешней обрядностью. В отличие от нее для России — Евразии не свойствениы эти начала, ее культура тяготеет к интуитивизму, целостности восприятия, духовности выражении. Русская церковь сохранила первичное внутреннее единство и служит охранительным барьером русской культуры.

Теория накономерности миграции культур

Аюбопытную концепцию миграции культур пысказал Савицкий [50]. Он обратил внимание на закономерность распространения мировых культур в зависимости от изменения климата. Первые царства древнего мира (II—I тыс. до н. э.), отмечает он, возникли в климатических поясах, где среднегодо-

вая температура превышает +20 °C, например в Вавилоне, где она составляла +23,3 °C (при этой температуре выэревают финики и не засыхает виноградная лоза). В период с 1000 г. до н. в. по начало новой эры центры культур располагались в поясах со среднегодовой температурой ок. +15 °C: Афины +17,3 °C, Рим +15 °C. Тенденция синике-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> От греч. kosmopolitēs — грандання мира. Идеология так называемого мирового гражданства.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> От лат. едо — я. Отношение к миру, характеризующееся сосредоточенностью на своем индивидуальном «н».

ния среднегодовых температур сохраняется и далее. Так, в период от начала новой эры до 1000 г. среднегодовая температура средневсковых центров культуры колебалась в пределах +10 °C: Париж +10.3 °C. Брюссель +9,9 °C, а в период от 1000 г. до начала XX в. в пределах +5 °C: Гулль +8.8 °C. Эдинбург +8.2 °C.

Цифры среднегодовых температур свидетельствуют о том, что по мере развития мировой цивилизации центр миропых культур сдвигается все более к северу. Холод является катализатором культур. Если указанная тенденции сохранится и центр культуры будет сдвигаться еще более к северу, то открывается следующая перспектива температурных режимов: Москва +3,9°C, Казань +2,9°C, Екатеринбург +0.5 °С, Красноврск +0,3 °С, Иркутск +0,1 °С. Однако не только Евразия, но и Северная Америка претендует на первеиство: среднегодовая температура в штате Миниссота составляет +3 °С. Савицкий серьезно анализирует возможности Евразии и Америки на предмет лидерства и склоняется к миению, что Евразийский центр более предпочтителен, так как мировая культура развивалась на протяжении нескольких тысячелетий и Азин и Европе. Для того чтобы Америка стала центром мировой культуры, необходимо наличие шных факторов полимо климатических.

о русской культуре

Не менее интересные суждения относительно един-Н. С. Трубецкой ства евразийской культуры приводит Трубецкой. Он анализирует пласт народной культуры и находит, что в обрядовых танцах, песнях, сказках, орнаменте есть определенные закономерности. «Значи-

тельная часть великорусских народных песен составлена в так называемой пятитонной или индокитайской гамме, т. е. как бы в мажорном звукоряде с пропуском четвертой и седьмой ступени» [68, 97]. Ничего подобного не наблюдается ил у германских, ил у романских народов. Что касается народных танцев, то у романо-германцев обязательно наличие пары, каждый член которой делает одинаковые па (от фр. pas шаг.) Для Евоазин пара необязательна, а ритмические движения могут производиться как руками, так и ногами. Помимо этого, в европейском танце преобладает сексуальный элемент, а в евразийском — состязание в ловкости.

Трубецкой утверждает, что всякая культура содержит в себе две части: верх и инэ. Нижняя часть создается народными массами, а верхняя — привилегированным классом. Обе части взаимосвязаны, однако в них есть различия прежде всего в том, что верхняя во многом заимствует свое содержание из соседних культур. В России со времен Петра I

имел место бурный процесс проникновения европейской культуры, резко отличной от евразийской. Тот факт, что народные массы не принили европейскую культуру верхиих слосв, является лучшим доказательством наличия доминантной, самистоятельной и специфической евразийской культуры. Интересно, что культурные слои, прежде всего интеллигенция, пытались солизить эти два слоя культур, однако тщетно. «Несмотря на все усилия русской интеллигенции, две пропасти, вырытые Петром Великим, одна — между «допетровской» Русью и «послепетровской» Россией, другая — между народом и образованными классами, остаются незаполненными» [68, 96].

### РУССКОЙ РЕВОЛЮЦИИ

Евразийцы признавали факт закономерности русской революции. Они видели в ней восстание народного, евразийского начала против начала государственного, западнического, возведенного Петром I в ранг нормы. Революция, по мнению философов, — это реакция на западную культуру. Однако она не в состоянии создать ни новой культуры, ни новой социальной структуры. Это задача русского Ренессанса, полагали евразийцы.

Революция была необходима, по она не привела к желаемым результатам. Она не разрешила протигоречия: Европа — Евразия. Боее того, она вызнала новые проблемы. Одна частъ русского общества леклась западными идеями социализма, народовластия, освободильной миссии пролетариата, в то время как большинство народа остакъ темпым. Народ по-прежнему сохранил веру в «доброго царя». Другая большая проблема революции заключена в наличии нового правящего слоя большевиков. Его специфика заключается в том, что формально большевики призывают к борьбе с мировым капиталом, однако в реальности воссоздают империю.

В анализе теории социализма евразийцы придерживались вавешенной позиции. Опи выделяли в ней социально-экономический и этический аспекты. Первый аспект, по их мнению, был в достаточной степени разработан Марксом и его последователями, т. е. представителями европейской культуры. В России он не имел большого значения, ибо ее общественное и хозяйственное устройство отличалось от европейского, следовательно, и построение социализма по европейскому образцу было соминтельным. В теории социализма евразийцы ценили научную критику капиталистического способа производства, т. е. его негативистскую часть. Как созидательная теория, она была для России неприемлемой. Что же касается этического аспекта социализма, то его значение признавалось, поскольку правственные начала обеих культур восходили к единому источнику — христианству.

### ПРОБЛЕМЫ НОВОЙ РОССИИ

# Социальная программа

Социальная программа евразийцев акцентировала внимание на необходимости проведения политики «социального обеспечения» [35]. Авторы предлагали два варианта се проведения: путем государствен-

ной или частной деятельности. Каждый из них обладал как рядом прениуществ, так и недостатков. В защиту государственного подхода к решению проблемы социального обеспечения свидетельствовали факторы постоянства воздействия, возможности крупномасштабного регулирования, обеспечения средствами законодательной поддержки. Отрицательной стороной государственного подхода были тенденция к бюрократизации, глобализация проблем и игнорирование частностей.

Евразийцы заявляли о том, что необходимо произвести их синтев и испольвовать оба подхода интегративно (от лат. integer — цельный, единый). Примерный план организации помощи выглядел следующим образом. Социальное обеспечение является обязанностью государства и законодательно входит в Госилан (здесь и далее необходимо обратить внимание на прямое заимствование терминологии из практики советских партийных и хозяйственных органов). Частная сфера социального обеспечения согласуется с государственными органами и отдается в ведение местного совета. Научная организация социальной помощи обеспечивается высшим социальным институтом, который определяет социальные проблемы в государстве, вырабатывает методы работы, устанавливает нормы социального законодательства и т. д.

Государство и государственный аппарат Евразийцы признавали, что в России должна быть сильная, хорошо организованная власть, однако не противоречащая проявлению индивидуальной и коллективной воли и не препятствующая культурному творчеству. Демократическая конструкция запад-

ных государств исключалась, так как в ее основе был абстрактный индивид — поситель отвлеченных начал, объединение которых могло происходить лишь на механистических принципах, в результате чего государство приобретало эгонстичный и буржуваный характер. Западная демократия понимает слабости своего политического строя, отмечали они, и пытается его исправить, организовать не на индивидуальных началах, а по принципу профессиональных объединений и социальных групп.

По мнению свразнійцев, для Россіні наиболее приемлемым было бы демотическое (от треч. dётнотіков — народный) государство, которое строилось бы не по профессиональному или социальному, а по территориальному принципу. Единицей демотического государства является город. Вместе с районом он составляет округ, который является центром, где сходятся все силы: снизу от народа и сверху от центральной власти. Несколько округов образуют краевые объединения. Верхонным органом округа является окружной суд. Округа делятся на волости, во главе их стоят избираемые старосты. Государство, таким образом, есть союз округов. Во главе его стоит всероссийский съезд окружных депутатов. Съезд избирает государственного старшину и центральный исполнительный комитет. Помимо федеративного устройства государства, демотический принцип предлагал тесную связь народа и вождя.

Философ Л. П. Карсавин, некоторое время сотрудничавший с евразницами, предложил свое решение проблемы государственного устройства. В нем просматриваются знакомые нам черты отрицания западной демократии и признания необходимости синтеза политических составляющих [33]. По его мнению, государство содержит три основных «момента»: территорию, власть и население. Все три в равной степени важны. Территория не сводится к географическому пространству, она является нечто большим. В территории заключен дух нации и се тело. Поколения, живущие на ней, представляют собой некое биологическое целое: «Мы дышим воздухом и питаемся нашими предками, в каком-то смысле мы канкибалы», — отмечает Карсавии.

Вторая составная государства — власть. Длительная научная традиция и обыденное мышление склонны видеть в ней основное зерно государственности, однако это не всегда так, полагает философ. Власть может трактоваться двояко: как сила и как выражение договора. Ни одна из трактовок не приемлема в своей односторонности. С точки эрения силы власть как раз наиболее слаба, ибо принуждение всегда носит внешний характер. Власть как общественный договор со времен Руссо безоговорочно признается всякими демократиями, однако и она не свободна от критики. Политическая практика показывает, что воля большинства и воли всех неоднозначны. Основную роль в вопросе государственного устройства играет третья составная — население, или народ, который понимается Карсавиным как соборная личность, где индивидуальное «Я» актуализируется только при встрече с другим «Я». Целостность народа обеспечивается единством духовного содержания каждого «Я».

С правственной позиции по вопросу строительства государства выступил Н. Н. Алексеев. Он рассмотрел государство как «союз правды». По его мнению, русское понимание «правды» никогда не могло оправдать капиталистическое обогащение, именно этим объясияется та легкость, с которой большеники свергли власть помещиков и капиталистов и сами пришли к власти. Сила советского государства заключается в том, что оно, вступив в борьбу с капитализмом, объявило себя «государством правды», однако «рано или поздно русский народ придет к полному осознанию того, что «правда» советского государства превратилась в «кривду» коммунистической системы» [2, 30]. Для того чтобы советское государство преобразовать в государство «правды», необходимо выполнить следующие требования: определить, сохранить и обеспечить действия человеческих прав и свобод.

Философ видит различие советской государственной системы и западной. «Советское государство в противоположность новейшим европейским демократиям отправным пунктом своим считает не отдельного активного гражданина, образующего вместе с другими гражданами неорганизованиую массу народа, напротив того, советское государство отправляется от первоначальных организованных ячеек граждан, именно от советов — деревенских, городских, фабрично-заводских» [2, 27].

Алексеев указывает на некоторые преннущества советской политической системы. Они заключаются в сильной власти, в свободе управлеического аппарата от народного представительства, в опоре на советы: «Советская система поконтся на представительстве чисто реальных и профессиональных интересов, группирующихся вокруг советов» [2, 60].

Проблема хозяйства К проблемам экономического развития России евразийцы относились двойственно. С одной стороны, они видели несомненные успехи в факте ликвидации капиталистической эксплуатации и введении

государственного холяйственного планирования. Однако, с другой стороны, они отрицали необходимость ликвидации частной собственности. По их мнению, социалистическое обобществление противоречит русской холяйственной традиции. В борьбе мнений — социалистическое холяйство или капиталистическое — они не склоняются ни к одной из них, утверждая, что «социализм и капитализм одинаково ползают по вемле, не полнимая головы».

Хозяйственная концепция евразийцев сподится к избирательному синтезу двух противоположных платформ. Они признают частную собственность, но стремятся к справеданному распределению произведенного продукта, отрицают эксплуатацию, но осознают цепу экономическому прогрессу. Этот экономический паллиатив базируется все на той же евразнійской концепции месторазвития.

Савицкий обосновал теорию «континент-океан», согласно которой экономика обусловлена геополитическим пространством [49]. По его мнению, тип хозяйствования в Европе принципиально отличен от типа хозяйствовання в Евразии — России. Философ приводит данные, из которых следует, что от географического центра Англии до ближайшего ее побережья — только 200 км, а от центра Западной Европы до побережья расстояние составляет ок. 600 км. Таким образом, Сашицкий делает смелые выводы о том, что появление капиталистического товарного хозяйства в Европе изначально определялось доступностью, дешевизной, выгодой и необходимостью использования океанических средств транспортировки товаров. Морские торговые связи дали возможность создать необходимый первоначальный капитал, а впоследствин — контролировать рынки сырья и рынки сбыта. Совершенно по-другому обстояли дела в Евразии. От ее центра до ближайшего незамерзающего моря расстояние превышало 3000 км, на преодоление которого требовались средства, во много раз превышающие стоимость товара. Таким образом, хозяйство России изначально было ориентировано на внутренние ресурсы и на внутренний рынок, в котором долгое время преобладало натуральное хозяйство. Создаваемые промышленные предприятия ориентировались не на спободный рынок, а на государственные заказы. Процесс первоначального накопления капитала, через который прошли основные капиталистические державы, ей не-SHERRING.

новой идеологии. Реангия

Вопрос об идеологии был одним из самых принци-Необходимость пиальных для епразийцев. Они признавали ее необходимость, чем отличались от других представителей русской эмиграции. По их мпению, Россия во • многом уже переориентировалась на свои традици-

онные евразийские ценности, однако по-прежнему оставалась в рамках имперскости и индивидуальной несвободы. Выход из двойственного состояння они видели на путях сохранения большевистского государства при изменении большевистской идеологии. Советская России.

лишенная марксистской идеологии, с необходимостью освободится от «язв имперскости», полагали они. Для того чтобы уничтожить ложиую идеологию, необходимо противопоставить ей истиниую, т. е. идею евразийства. Формирование новой идеологии они связывали с двумя факторами: свободой личности и православной церковью. К реализации первого фактора уже приступило большевистское правительство, второй фактор — религиозный, большевики игнорируют. По мнению некоторых евразийских авторов, переход от марксизма к православию разрешна бы все основные проблемы Советской России.

Напиональнопроблема

Традиционный для России национальный вопрос также нашел отражение в теории евразийства. Дотерриториальная вольно четкое его решение дал Алексеев. «Нынешнюю перестроенную Россию придется сначала признать как факт, а потом уже постепенно проводить

в ней необходимые исправления. При этих исправлениях следует иметь в виду: 1. Те части России, которые пережили период собственного государственного существования, как-то: Украина, кавказские республики и т. д.; 2. Те части России, из которых большевики искусственно образовали самостоятельные национальные республики; 3. Новые территориально-административные единицы, возникшие в процессе перерайонирования России. Первые должны остаться в качестве самостоятельных земель, входящих в российское целое на началах широкой автопомии и, быть может, федерализма. Вторые как чисто тепличный продукт или умереть естественной смертью, или подвергнуться новому районированию. Что касается третых, то они должны быть в принципе приняты каждым будущим правительством и положены в основу будушего Российского государства» [2, 74-75].

# РАСПАДЕНИЕ ЕВРАЗИИСТВА

Активная деятельность евразніїства приходится на период середины 20-х гг. XX в. Со времени сворачивания изпа и перехода Советской России к чрезвычайным методам в экономике и политике становится очевидным бесперспективность программных требований евразийцев. Тем не менее евразийство сохраняется еще некоторое время (самый неистовый его сторонник Савицкий активно работал вплоть до начала 40-х гг.). Евразийство оказалось обреченным на неудачу, и тому было несколько причин. Во-первых, оно состояло на разноплановых по паглядам ученых, которым трудно было удержаться в общих, усредненных рамках. Позитивно мыслящие авторы активно использовали нден геополитического пространства. Однако мыслители, склонные к идеалистической трактопке социальных процессов, не находили смысла в дальнейшем тпорчестве. Во-вторых, как выяснилось поэже, деительность епразницев контролировалась (насколько это было возможно в отношении генезиса идей) органами Народного комиссарната внутренних дел — НКВД [77]. На их средства выходили печатные издания евразийцев. Правительству Советской России была выгодна коспециая поддержка русской эмигрантской интеллигенции. Интересно, что наиболее трезвомыслицие авторы осознавали свою тайную политическую ангажированность. В частности, это относится к Карсавину.

Первым отошел от евразийства Флоровский, опубликовав в 1928 г. статью «Евразийский соблази». Он верио подметил дух эйфории, пскую зачаровышость евразийцев по отношению к процессам, происходящим в России. Евразийцы, писал он, не верят в позможность опшбки исторической судьбы, они боятся не успеть за ходом истории, они пресыщены «хмельной плотью», черпают силы от стихии и поэтому признают большевиков, они полагают, что революции закончилась и осталось только провести социальные преобразовании. Сам же Флоровский трактовал русскую революцию как «бездну греха и отпадения», после которой должен следовать период показиния и духовного бдения. В условиях краха России «молодечество» евразийцев песерьезно и пеумно, замечал философ.

### Глава 6 Б. Н. ЧИЧЕРИН



Идея права, расинириясь, приобретает господство над умами и приводит к объявлению прав челопека.

Б. Н. Чичерин

Борис Николаевич Чичерин (1828—1904), дядя будущего народного комиссара иностранных дел в большевистском правительстве, родился в селе Караул Тамбовской губерини в семье крупного помещика. В период 1845-1849 гг. он учился на юридическом факультете Московского университета, в частности у профессора истории, известного либерала Т. Н. Грановского. В 1853 г. защитил магистерскую диссертацию по теме «Областные учреждения в России в XVII веке», а в 1866 г. докторскую диссертацию «О народном представительстве». С 1861 по 1868 г. он являлся профессором кафедры государственного прана Московского университета. После отставки некоторое время жил в Калуге, занимался научным творчеством. Его перу принадлежит множество фундаментальных работ, прежде всего по теории государства и права, главными из которых являются следующие: «История политических учений» (1869—1902), «Собственность и государство» (1882— 1883), «Философия права» (1900), «Курс государственной науки» (1894 - 1898).

Свою научно-преподавательскую работу Чичерии совмещал с общественной деятельностью. Совместно с К. Д. Кавелиным он вел обширную просветительскую работу. В 1858 г. ездил в Лондон к Герцену с целью переорнентировать Вольную русскую типографию в либеральном направлении, однако визит окончился пеудачей и разрывом отношений. В первые годы царствования Александра III он занимал пост московского градоначальника, которого лишился по причине неосто-

ичерина во многом отлично от прочих представителей эно-философской мысли, что объясняется его близоста. "арственно-правовой проблематике и гегельянству. Его социальная теория базируется на двух положениях: праве и свободе личности.

Онлософ настроен критически по отношению к позитивизму. Человеческий разум, отмечает он, прошел длительную выучку в школе рационализма. Пресытившись идеями рационализма, разум попытался выстроить теоретическую конструкцию, в основание которой были бы положены позитивиые начала эволюционизма, биологизма, психологизма. Позитивизм стал заложником привнесенных в философию чуждых ей методов, он лишился имманентной критики и оказался бессилен против самых нелепых теорий. Позитивизм уподобился, следуя гегелевскому выражению, великолепному храму, лишенному самой главной своей святыни. Производная от позитивизма социология не могла освободиться от «болезни» редукционизма<sup>2</sup>. Все ее построения есть попытки бнологизации, механизации, психологизации общественных отношений.

Социология, по мнению Чичерина, как наука не состоялась. «Существуют и существовали отдельные науки, касающиеся духовного есества человека: философия, политическая экономия, политика, эстетика, история философии, история религии, наконец, прагматическая история, но социология как наука не существует. Есть только пустые толки о социологии» [81, 19—20].

Чичерин полагает, что социология не в состоянии дать знание об обществе, так как не в состоянии разрешить своих внутренних методологических споров. Так, Ф. Гиддингс утверждает, что она конкретная,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> От лат. immanens — свойственный чему-либо. Нечто внутрение присущее какому-либо предмету, явлению, процессу.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> От лат. reductio — возвращение. Методологический принцип, согласно которому любые сложные явления могут быть объяснены на основе законов, свойственных более простым (например, социологические явления — с помощью биологических и т. д.).

описательная наука, в то время как Н. И. Кареев называет ее наукой общей и абстрактной. Чичерин видит неправоту обоих: если социология описательная наука, то как она может объять весь фактический материал, ведь он бесконечен, а если социология абстрактная наука, то где она берет общие начала?

Познание общества должно идти вслед за движением философской мысли, не прерываясь и не отвлекаясь на создание новых научных дисциплин, полагает философ. «Наука только тогда идет твердым шагом и верным путем, когда она не начинает всякий раз сызнова, а примыкает к работам предшествующих поколений» [81, 24]. Последнее слово в идеалистической философии было сказано Гегелем. Творчество немецкого мыслителя ивляется ее вершиной, следовательно, разумно будет строить социальную науку, исходя из его учения.

Чичерин полагает, что следует обратиться к философии права, так как именно в ее рамках произопло последовательное изучение общественной мысли в ее основных проявлениях; общежительной, правственной, индивидуальной и идеальной.

#### ТЕОРИЯ ЛИЧНОСТИ

«Общество состоит из лиц, а потому лицо, естественно, составляет первый предмет исследования» [81, 25], — подчеркивает Чичерии. Анчность имеет метафизическое начало. Она не ряд состояний, связанных причинию-следственными связями, как полагают позитивисты, а постоянию пребывающая сущность. Социологи считают, что сущность ее не ясна, что это пустое поинтие. Таким образом, познание личности они сводят к познанию явлений, к опыту.

Сущность личности сосредоточена в ней самой, утверждает Чичерии, она не общая субстанции, разлитая во многих индивидах, а самостоятельный атом. Личность есть сущность духовная, наделенная разумом и волей. Воля личности признается свободной, вследствие этого ей предоставляется право распорижаться своими действиями. Источник достоинства личности заключается в осознании своей метафизической природы. Человек требует уважения к себе и возвышается над эмпирическим миром.

Человек постоянно порабощает себе подобных, потому что его воля безгранична, она распространяется на все, в том числе на личность другого человека. Порабощение будет продолжаться до тех пор, пока развитие философских повитий не приведет к осознавию того, что человек есть существо метафизическое и не может быть использован как средство. Человек цель, а не средство. Именно эта идея служит основной причиной развития человеческого общества. На ее основе формулируется идея права, которая приобретает господство над умами и приводит к объявлению прав человека, полагает философ.

В его трактовке свободы личности легко просматривается гегелевское влияние. В «Философии истории» Гегель определил сущность общественного развития как увеличение индивидуальной свободы, просветленной духом повнания. Аналогично Чичерии увязывает уменьшение порабощения с ростом философского знания и осознанием сущности человека.

#### СУШНОСТЬ ОБЩЕСТВА

«Как реальное явление общество не представляет ничего, кроме взаимодействия отдельных единиц. Но за этим взаимодействием скрываются общие связующие начала» [81, 66]. Физиологически человек яваяется существом общежительным, полагает Чичерин. Его общественные потребности выражаются в необходимости соединения полов, размножении, удовлетворении материальных благ. В одиночку человек является самым бессильным существом, только коллективный разум дал ему позможность покорить природу. Коллективный разум и разделение труда — вот в чем заключается сила человека. По мнению исследователя, вся история человечества связана с передачей из покоасния в поколение материального и умственного капитала. Однако экочомическое общежитие проистекает не от подчинения человека материзлыным условиям, а, наоборот, благодаря его господству над материальным миром. Другой важнейшей общественной потребностью человека является необходимость языкового, культурного, научного и правового общения. Потребность в общении коренится не только в физиологической человеческой природе, но также в области духа, реализуясь в материальном мире посредством культуры, науки, искусства.

Таким образом, краеугольным камием адания человеческого общежития является принцип индивидуализма. Однако нелепо сводить человеческое общение к какой-либо одной из составляющих. Чичерин считает, что слабость социологических теорий состоит именно в том, что «каждый исследователь общественных отношений отыскивает свою... причину и старается возвести ее на степень мирового явления» [81, 61].

#### ОБШЕСТВЕННОЕ РАЗВИТИЕ. ОБЩЕСТВЕННЫЕ союзы

Попятие «развитие», утверждает философ, давно выработано наукой и объяснено философией. Видимые показатели развития обнаруживают себя в возрастании единичной особи и ее размножении, в переходе от слитного состояния к дифференцированному, в стремлении реализовать свою сущность из потенциального в актуальное состояние. Приведенные поимеры касаются развития отдельной особи. Однако существует возможность проследить развитие и человеческого общества в целом, песмотря на то что данный объект исследования не доступен непосредственному опытному наблюдению. По мнению Чичерина, общественное развитие должно быть понято как движение к идеальной цели. При этом «истинный идеал должен быть один для всех, он должен быть такой, который мог бы применяться к разнообразию условий и к особенностям народов, стоящих на одинаковой высоте развития» [81, 82].

В основе любого общественного союза лежит принцип главенства анчности. Самостоятельная деятельность свободных личностей приводит к позникновению связей, отношений и, наконец, общественных институтов. Для Чичерина «человеческие общества суть не учреждения, а союзы лиц» [81, 225], в которых находят отражения четыре основных слагаемых жизни: личные интересы, правственный закоп, общественный элемент, общественные связи. Эти четыре слагаемых составляют соответственно основу четырех элементов человеческих союзов: семыі, гражданского общества, церкви, государства.

В логике социального развития вначале находится Семья

человек, за инм следует семья и далее общество. Семейные связи являют собой начало общества.

В семье осуществляется переход от личного к общественному. Основа семын физиологическая, суть ее в противоположности полов. Брак представляет собой договор сторон, но он «заключается на небесах». В браке два лица отрекаются от самостоятельности с целью создать третье. Там, где существует возможность уклонения от брачного долга, с уходом детей семья распадается. Брак является показателем уровня развития общества, так, народы с промискунтетом всегда находятся на

От .авт. реотівсция — смеціанный, общий. Предполагаемая стадия ничем не отраниченных полоных отношений, предшествоващих установлению в человеческом обществе порм брака и семьи.

низком уровне общественного развития, отмечает Чичерии. В браке стороны принимают на себя постоянные обязанности, фиксируемые сначала традицией, а затем — правом. Нарушение семейных обязанностей ведет к нарушению семейного права и в конце концов к отрицанию государственности. В семье четко выражена функция полов. Природное качество мужчии — воля, в семье она трансформируется в патриархальную власть, а далее в гражданском обществе — во власть государственную. Именно этим определяется ведущая роль мужчины в государстве. Но в семейной жизни наиболее ценимым качеством признается любовь, а поскольку любовь является родовым свойством женщины, то главенствующее место в семье ванимает именно она. Для XIX в. убеждение о семейном предназначении женщины являлось этической нормой.

#### Гражданское общество

Чичерии определяет гражданское общество как «совокупность частных отношений между лицами» [81, 257]. Данное понятие несьма емко. Оно содержит как элементы экономики — капитал, экономи-

ческое неравенство, классовые отношения, так и элементы духовных интересов — просвещение, образование, благотворительность. Таким образом, гражданское общество объемлет всю совокупность социальных отношений, а не только узкую политико-правовую сферу. Предназначение гражданского общества философ видит в реализации материальных и духовных интересов личности.

В процессе реализации материальных интересов личности создается экономическое богатство гражданского общества. Основа материальноо интереса заключается в личности, но в условиях разделения труда 
довлетворение индивидуального интереса возможно лишь при условии 
удовлетворения чужого материального интереса. Таким образом, появляется коллективная деятельность, приводящая, в свою очередь, к зарождению экономики. Развитие капиталистических отношений ведет 
к увеличению неравенства. Однако сущностно оно проистекает из неравенства индивидов, в сфере экономики оно только наиболее очевидно. 
Право, стоящее на защите интересов личности, обязано охранять индивидуальное перавенство и порождениюе им экономическое перавенство.

Помимо увеличения экономического богатства, реализация материальных интересов личности приводит к классовому делению, которое, по мнению Чичерина, является следствием индивидуального неравенства, следовательно, опо необходимо и естественно для гражданского общества. Классовое деление характерно для всех этапов человеческой истории. В древности опо более радикально, в настоящее время граница между классами размыта за счет появления среднего класса. Последний занимает промежуточное положение в классовой структуре, ему присущи свобода и энергия, «в нормальном его развитии заключается истинное разрешение социального вопроса» [81, 271]. Классовая борьба есть эло, но эло необходимое. Низшие классы могут дойти до последней черты бедности, но это неизбежное следствие свободы. Исключить подобное эло возможно только методом исключения самого источника, т. е. самой свободы, а это нереально.

Реализация духовных интересов личности создает нравственные основы гражданского общества, полагает Чичерин. Нравственность реализуется в благотворительности, просвещении, образовании. Благотворительность направлена на помощь неимущих, утешение страждущих. Она есть проявление свободного желания и не подлежит области правосудия, так как прав на благотворительность никто не имеет.

В гражданском обществе большое значение имеют образование и просвещение. Анализируя их роль, философ определяет различие между ними. Просвещение — стремление к научному знанию или философскому анализу, а образование — возможность приобретения необходимых для работы умений и навыков. Просвещение, по мнению Чичерина, всегда прогрессивно. Однако приобретая массовый характер, оно становится опасным. Просвещение должно быть пропорционально достатку, так как ум требует средств. В реальном мире материальный труд всегда был уделом большинства. Если рабочий, затронутый соблазнами просвещения, перестанет удовлетворяться своим трудом, то экономическая система гражданского общества окажется в кризисе.

Напротив, образование не пропорционально достатку и необходимо всем. Более всего к образованию стремится средний класс. Из отношения различных уровней образования следуют отношения между аристократией и демократией. Нормальное развитие общества состоит в том, чтобы умножение богатства шло пропорционально полученному образованию. В случае когда образование индивида выше, чем те блага, которые может дать общество, оно обращается во зло.

Гражданское общество, полагает Чичерин, проходит в своем развитин три стадии: родовой порядок, присущий древним обществам; сословный порядок, свойственный современному этапу; гражданский порядок, который является идеалом права и должен считаться окончательным. Второй, современный этап, характерен тем, что в нем общество разделено на части, управляемые частным правом. Сложносоставной характер общества чреват вэрывом анархии в тех ситуациях, когда частное и отраслевое право не в силах контролировать процесс борьбы сторон. На этом этапе необходимо наличие сильного государства, стоящего на защите права.

По мнению Чичерина, в нерархии общественных союзов церковь стоит выше гражданского общества. Она представляет собой религиозно-правственное единство, созданное для живого общения с «Абсолютным». В примитивных обществах она неотделима от быта. Христианство впервые выделило религиозные отношения из гражданских. Существует различие между католичеством и православием. Католичество — есть власть церкви как института, православие — власть свободы. Идеальное устройство состоит в сочетании обеих систем. Церковь является религиозно-правственным союзом, однако она имеет и гражданскую сторону, так как является собственником и включена в государственный процесс. Оптимальные отношения церкви и государства заключаются в том, чтобы обе организации были взаимонезависимыми. Только в случае свободы от государства церковь может сохранить свой пасторский авторитет.

Государство

Следуя гегелевской традиции, Чичерии ставит государство выше общества и выше церкви. «Государство есть союз людей, образующих единое, по-

стоянное и самостоятельное целое. В нем идея человеческого общества достигает высшего своего развития» [81, 301]. В государстве находят единство право и правственность, хотя в личности эти категории противоположны и выражаются в односторонней форме. В нем общие цели оснодствуют над частными. С точки эрения юриспруденции государтво есть союз людей, объединенный единым правом. Однако оно является также концентрированным выражением конкретной национальной идеи, пребывающей в ее духе, т. е. государство имеет метафизическую основу. Оно есть верховный человеческий союз, но он не упраздивет прочих союзов, напротив, семья, гражданское общество, религия находит в нем свое максимальное развитие и завершение.

Функции государства не ограничиваются правовой и духовной сферами. Помимо них, оно имеет экономический и политический аспекты. Государство обязано тщательно заботиться о распределении собственных ресурсов в сфере экономики, например эмиссии денег, и в сфере волитики. Оно должно определить для себя оптимальную форму правления, будет ли это монархия, демократия или смещанная форма правления. Сам философ отдает предпочтение последней, так как в ней есть возможность разделения трех ветвей власти: законодательной, исполнительной и судебной.

# Межгосударст-

Государство является высшим общественным союзом, однако существуют и межгосударственные союзы. По мнению Чичерина, формальное создание такого союза невозможно по причине неравенства наций, тем

не менее межгосударственные отношения могут быть урегулированы специальной областью права — международным правом. Оно вступает в силу тогда, когда необходимо избежать конфликтов между государствами.

Полностью гарантировать бесконфликтное развитие невозможно, ибо конфликты заложены в сущности государства. Бесконфликтность есть конец истории. Пока идет брожение развития — конфликты неизбежны. «Система равновесия... может быть только результатом кровавых столкновений и упорных войн. Таково ближайшее будущее Европы, на которое бесполезно закрывать глаза» [81, 336].

#### КРИТИКА МАРКСИЗМА

Чичерии дает многостороннюю и весьма глубокую критику марксизма по нескольким направлениям. Прежде всего, с точки зрения соответствии гетелевской диалектики: «Маркс говорит, что гетелевскую диалектику он поставил на ноги, однако стоящая на голове диалектика раскрывает положительную сторону существующего и утверждает действительность, тогда как «стоящая на погах» марксистская диалектика отрицает разумность действительности, требуя ее реполюционного изменении» [80, 2]. Кроме этого, он подвергает критике сам метод научного исследования. «Когда Карл Маркс утверждает, что его начала только кажутся выведенными а ргіоті, то этим он обнаруживает только то, что у него нет для них ни умозрительного, ни опытного доказательства. Он сам не знает, откуда они взяты» [80, 3].

Онлософ анализирует также собственно экономический аспект марксизма и находит, что Маркс имел односторонний и упрощенный подход к категории товара. Его ценность товара эквиналентна затраченному труду, он игнорирует факторы природной ценности, факторы простой и сложной работы, бесполезной работы. Маркс упорно ищет единицу работы и находит ее в количестве труда, замечает Чичерин. С этой целью он вводит понятие «совокупная рабочая сила общества», представляющее собой усредненный результат суммы отдельных рабочих сил. Пытаясь завуалировать слабость своей теории, Маркс эквилибрирует понятию «общественно необходимая рабочая сила» он переходит к понятию «общественно необходимая рабоча», а от него возвращается к понятию «потребительная стоимость». По мнению Чичерина,

«Капитал» представляет собой парадоксальную попытку доказать, что «А» = 1/2 «А». Он отмечает, что сначала Маркс заявляет о том, что стоимость товара всецело определяется трудом, а затем доказывает, что в потребительной стоимости содержится только половина стоимости товара, и полученная таким образом прибавочная стоимость определяет сущность капиталистического накопления.

Чичерии отмечает, что ранние социалистические теории периода Французской революции отличались человеколюбием и живым отношением к действительности. И это оправдывает их. В отличие от них Маркс попытался построить здание социализма на основаниях чистой науки. Это оказалось невозможным, и в результате осталась одна фальшь. Кроме этого, он обратил внимание и предостерет от возможных социальных последствий, связанных с переходом власти: «...когда власть находится в руках неимущих, надо много иравственной силы и высокое рвение, чтобы не пытаться обратить ее в орудие собственного обогащения. А именно к этому и побуждают рабочие классы те утописты, которые берутся быть их руководителями» [80, 38].

Взгляды Б. Н. Чичерина не вписываются в логическую последовательность теорий отечественных социальных философов, по крайней мере, по двум параметрам. Во-первых, он стоит на философских позициях гегельяиства, утверждающих приоритет права в области регулирования общественных отношений, во-вторых, в качестве основы общества он определяет принцип личности. Следуя гегелевской традиции, он рассматривает право как практическую реализацию философии в области общественного бытия. Право есть приложение философии к социальной сфере. Основой общественных союзов является личность. Физиологические и духовные потребности порождают общественные связи и общественные организации. Данное восхождение от личности к обществу повторяет аристотелевский подход.

По сути, Чичерин в малой степени может быть причислен к обществоведам. В отсутствии четко сформированной структуры социальной науки любой исследователь, обратившийся к исследованию общественных отношений, автоматически причислялся к обществоведам. Правоведческий аспект у Чичерина преобладает над социальным. В иекоторых аспектах он обнаруживает близость к социальным философам почвениического направления. Это проявляется в неприятии фрагментарности социальной организации как конструктива и невозможности исследования общества методом социологии, т. с. методом факторного подхода.

### глава 7 МАТЕРИАЛИСТЫ



## А. И. Герцен

Мыслиций русский — самый независимый человек в свете. А. И. Герцен

Александр Иванович Герцен (1812—1870) — внебрачный сын знатного русского барина И. А. Яковлева и немки Луизы Гааг, которую Яковлев привез в Москву после многолетнего путешествия по Европе (фамилия, данная ребенку, была образована от немецкого слова der Негг — сердце). Отец Герцена вошел в историю в связи с тем, что, выполняя миссию послащина, был конфиденциально направлен Наполеоном на горящей Москвы в Петербург к Александру I с предложением о начале переговоров. Однако последний, как известию, оставил призыв «императора французов» без ответа.

Будущий писатель и философ получил хорошее домашиее образование и продолжил его в Московском университете. Он завершил курс обучения на физико-математическом факультете, который окончил с серебриной медалью в 1833 г. Спустя год он попадает под арест за инцидент, происшедний на одной из молодежных вечеринок. Несколько молодых людей, в том числе Герцен и его ближайший друг Огарев, распевали польнолюбивые песни, после чего разбили бюст императора Николая Павловича. Пробыв недолго в тюрьме, Герцен был сослан в 1835 г. в Пермь, а через три недели переведен в Вятку с зачислением на должность капцеляриста вятского губернатора Тюфяева. Через два года он был направлен во Владимир с повышением в должности за то, что показал глубокие профессиональные знания и блестяще провел ознакомительную экскурсию по краю для наслединка престола великого князя Александра Николаевича и его окружения. В 1840 г. Герцен получает разрешение вернуться в Москву. Однако

#### ОТНОШЕНИЕ К СЛАВЯНОФИЛАМ

Пребывание Герцена в Москве в 40-х гг. приходится на период его идейных споров со славянофилами, по отношению к которым он употребил термии «не наши», тем самым резко разграничив свои мировоззренческие позиции с инми. Славянофилов он отождествлял с националистами, дополняя, что в национализме для России ист пужды. «Идея народности сама по себе — идея консервативная, выгораживание своих, противоположение другому... Народность как знамя, как боевой крик, только тогда окружается ореолом, когда народ борется за независимость... Нам доказывать свою народность было бы еще смешнее, чем немцам; в ней не сомневаются даже те, которые нас бранят» [27, 209].

Мировоззрение славянофилов он отождествлял с «темным инстинктом» противодействия иностранному влиянию, появившемуся в России со времен первого обрития бороды Петром I. Герцен полагал, что главная ошибка славянофилов состоит в том, что они видели наличие особого пути развития для России, в то время как такового никогда не было и нет.

Несмотря на принципиальные разногласия, Герден признается, что имел много общего со славянофилами: «Да, мы были противниками их, по очень странными: у нас была одна любовь, но не одинокая. У них и у нас запало с ранних лет одно сильное, безотчетное, физиологическое, страстное чувство, которое они принимали за воспоминание, а мы — за пророчество: чувство безграничной, охватывающее все существование любви к русскому народу, к русскому быту, к русскому складу ума. И мы как Янус, как двуглавый орел, смотрели в разные стороны, в то время как сердце билось одно» [27, 244].

#### ОТНОШЕНИЕ К ЕВРОПЕЙСКОЙ КУЛЬТУРЕ

Оценка западного общества менялась у Герцена с годами. На первом этапе своего творчества он, в частности, писал: «В самые худшие времена европейской истории мы встречаем некоторое уважение к личности, некоторое признание независимости, некоторые права, уступаемые таланту, гению... У нас нет ничего подобного. У нас лицо всегда было подавлено, поглощено, не стремилось даже выступить. Свободное слово у нас всегда считалось за дерзость, самобытность — за крамолу; человек пропадал в государстве, распускался в общине» [27, 12]. Философ полагает, что образование российской государственности было связано с европейским влиянием: «....чтобы сложиться в княжества. России были нужны варяги» [27, 225]. Более того, и будущее всего русского общества связано с общеевропейскими процессами. «Одна мощная мысль Запада, к которой примыкает вся длинная история его, в состоянии оплодотворить зародыши, дремлющие в патриархальном быту славинском. Артель и сельская община, раздел прибытка и раздел полей, мирская сходка и соединение сел в волости, управляющиеся сами собой, — все это краеугольные камни, на которых зиждется храмина нашего будущего свободного быта. Но эти краеугольные камни — все же камни... и без западной мысли наш будущий собор остался бы при одном фундаменте» [27, 224].

Энакомство с реальной Европой радикально изменило взгляды Герцена, его оценки западного общества: «...измельчавшия Европа изживает свою бедную жизнь в сумерках тупоумия...» [27, 102], «видимая, старая, официальная Европа не спит, она умирает» [27, 107]. Он отмечает, что «Европа приближается к страшному катаклизму, средивековый и феодальный мир завершились. Политические и религиозные революции совершили свои великие деяния, ио не исполнили своей задачи. Гроза приближается, и сможет ли европейский мир возродить себя и найти новые силы для развития — неизвестно. Среди всего этого европейского хаоса взоры невольно обращаются к Востоку».

#### АНАЛИЗ РОССИЙСКОГО ОБЩЕСТВА

Герцен признается, что «господствующая ось, около которой шла наша жизнь, — это наше отношение к русскому народу, вера в него, любовь к нему, желание деятельно участвовать в его судьбах»: Он активно исследует общественную жизнь русского народа, особенности ее внутренней организации, русскую общину.

Писатель противопоставляет русский народ, с одной стороны, и русское самодержавие и государственность — с другой. Он пишет о наличии «двух Россий», которые с начала XVIII в. враждовали друг с другом. Богатая, вооруженная штыками и «полицейскими уловками» империя противостояла бедной, общинной, хлебопациюй, безоружной и демократической народной России. Самодержавие, по миению Герцена, «...выросшее на антинациональной революции... исполнило свое назначение; оно осуществило громадную империю, грозное войско,

100

который будет понят, если будет ясна цель движения. Метафизика дает цель, однако в действительности целей оказывается множество: истина, благо, разум, хозяйство. Метафизика, полагает Булгаков, дана нам как отрасль знания, имеющая дело с последними истинами. Однако в совокупности теорий метафизика принимает вид не абсолютной истины, а повторяет очертация последней теории из совокупности различных концепций. Предназначенная для познания последней истины, она превратилась в трактовку стольких истин, сколько теоретиков их представляют. Булгаков обращается к религиозному знанию, которое опирается на божественную истину и на единого Бога, на его творение и на цели этого творения. В рамках христианской философии познание целей прогресса есть одновременно познание целей творения.

Герцен стоял на материалистических и биолого-эволюционных позициях. С его точки зрения, прогресс существует. Он есть «неотъемлемое свойство сознательного развития», он связан с совершенствованием как социальной организации, так и человека. Он есть усовершенствование свойств человеческой организации. Прогресс не имеет цели, так как цель не может быть предписана эволюционному процессу. Цель для человека и общества — оно само.

#### ЭКОНОМИКА И ХОЗЯЙСТВО

В русской социально-философской мысли вопросы хозяйства и экономики представлены достаточно широко. Проблемы хозяйственной деятельности анализируют большинство авторов. Интерес заключается в том, какую смысловую нагрузку вкладывают они в понятие «хозяйство». Представители различных теоретических направлений схожи в отрящании экономизма, понятого как бизнес, соревнование, индивидуальное обогащение, конкуренция, борьба цены и спроса.

Славянофилы не проявили большого интереса к этой проблеме. Они не выделяют хозяйственную деятельность как специфическую и особо значимую во всей совокупности общественных отношений. Данная деятельность в их теориях определяется терминами «традиция», «естественность», «общинность». Вплотную к славянофилам по взглядам примыкают Страхов и Победоносцев с тем только различием, что последние понимают наметившееся различие в экономике западноевропейских стран и России, которую пытаются оградить от проникновения европейских капиталистических отношений. Значительно больший интерес к хозяйственной деятельности обнаруживают Бердяев, Булгаков, Соловьев. Принесет ли она счастье человеку, насколько сопоставимы затраты на нее с теми результатами, которые она дает, в чем заключается разумность хозяйства, какова его цель, — такие вопросы пытались разрешить авторы.

По мнению Бердяева, хоаяйство есть творческий акт человека, продолжение творения Бога силами и средствами людей. Хоаяйство не должно рассматриваться узко экономически, оно является выражением человеческого духа, его цель в «овладении природной необузданностью». При помощи хоаяйства человек освобождает себя от природной зависимости, открывает дорогу творчеству.

Несколько иначе рассматривает этот вопрос Булгаков. Для него хозяйство — это реализация творческих замыслов Бога. В акте хозяйственной деятельности человек становится деятельным и полноправным продолжателем творения, она санкционирована и освящена Богом. Цель этой деятельности не в экономике и не в индивидуальной деятельности людей или групп, направленной на увеличение благосостояния, а в реализации разума и софийности. Человек хозяйствует не потому, что должен выжить, — как биологическое существо он уже имеет свою природную нишу и пропитание, — а по своему великому предназначению. Свести хозяйство к экономике означало бы опуститься до животной необходимости в пище и тепле. Экономизм, или экономический материализм есть перенос акцента хозяйственной деятельности, в частности во второстепенность повседневности, в отношения между атомизированными индивидами. Политическая экономия случайна, преходяща, так как она отражает неустойчивость человеческих отношений и приоритетов в социальных группах. Она отражает динамику процессов, а не сущностное предназначение хозяйства.

Соловьев рассматривает хозяйственную деятельность как вспомогательную. Цель человека заключается в достижении абсолютной иравственности и добра. Хозяйство может помочь ему в этом процессе, если сконцентрирует свои силы на обеспечении человеку достойного существования. Большинству людей необходимо достойное существование, хотя для реализации добра и иравственности в нем нет первостепенной необходимости. Подтверждением тому служат многочисленные примеры духовного подвижничества. Обращает на себя виимание утверждение Соловьева об ограниченности экономики как науки в деле развития хозяйства. Философ отрицает наличие экономических законов. Все науки обязаны соответствовать принципу постоянства, однако по отношению к экономической науке это не подтверждается. У эконовенно российской проблематики. Что же касается большинства авторов, то критика основ западного общества предоставляла им возможность для создания собственных теорий и социальных конструкций. Отталкиваясь от западных, собственные теории создали Страхов, Киреевский, Хомяков, Аксаков. Непосредственно опираясь на европейские теории, но критикуя их, творили такие философы, как Победоносцев, Соловьев, Франк, Герцеи, Чернышевский.

Однако, несмотря на критику, большинство отечественных авторов отдавали должное уровню развития западной культуры. Так, положительная роль европейского образования подчеркивалась Киреевским. Данилевский, защищая Запад от нападков старших славянофилов, отмечал, что Запад не гниет, а испытывает процесс бурного творческого брожения. Страхов, признавая достижения европейской культуры, сокрушался по поводу сплошного заимствования русской культурой чуждых элементов и желал скорейшей самостоятельности отечественной мысли. Победоносцев положительно отзывался об английском государственном устройстве и об англичанах, которым свойствен индивидуализм, подкрепленный добросовестным отношением к своим профессиональным и гражданским обязанностям. Соловьев, придерживаясь идеи экуменизма и всеединства, не мог представить будущее человечества вне европейской культуры. Бердяев отдает должное европейской культуре, напрямую связывая человека эпохи Возрождения с современным человеком. Молодой Герцен видел в германском городовом персонифицированный результат государственной иден Гегеля. Позднее, уже в зрелом возрасте, он писал о том, что русская интеллигенция является «передаточным звеном между Европой и Россией» в деле распространения просвещения.

Результатом неоднозначных отношений отечественных обществоведов к европейской культуре явилось формирование стойкой зависимости от социальной теории Европы. Отечественные мыслители либо критиковали имеющиеся концепции общественного устройства, либо брали их за основу, но создавали в процессе собственного творчества иечто противоположное. Это относится к творчеству Киреевского, Страхова, Франка, Чернышевского, а в области социологической мысли — Кропоткина, Михайловского. Создавая оригинальную теорию, русский философ вынужден был опираться на имеющийся западный опыт. Решая проблему обустройства России, русский мыслитель обращался к результатам исследований европейской науки. Развитие отечественной общественной мысли сопровождалось элементом сравнения с европейскими исследованиями. Данный процесс, связанный непосредственно с естественным феноменом единства науки, оборачивался для отечественного исследования своеобразным комплексом заимствования. В свою очередь, он порождал создание пограничности собственных теорий, а следствием этого, как реакция, становилась идея самобытности. Стремление оттенить своеобразие России являлось рефлексом на указанный комплекс.

Отечественные авторы давали объяснения своему отношению к Западу и западноевропейским общественным теориям. Так, Хомяков ссылался на чуждость католического вероисповедания. Данилевский и Леонтьев указывали на разные возрасты культур как на основную причину противоречий с Западом. Страхов и Киреевский настаивали на необходимости развития собственной культуры, способной конкурировать с западноевропейской. Герцен и Чернышевский опасались капиталистической эксплуатации и распространения капитализма в России. Бердяев, Булгаков, Франк видели атомизм структуры западного общества, а также неполноту, частичность индивида, вступающего в общественные отношения.

## глава 9 ФАКТОРЫ СОЦИАЛЬНОГО СИНТЕЗА

Я не хочу быть Я, я хочу быть Мы. М. А. Бакциин

#### ДИНАМИКА СИНТЕТИЧЕСКИХ ТЕОРИЙ

Целый ряд представителей русской социально-философской мысли создают теории, имеющие в своей основе стремление к социальному сиптезу. Таковыми являются: соборность Хомякова, всеединство Соловьева, софийность Булгакова, всеединство Франка, единство месторазвития евразийцев, общинность Чернышевского. Данные теории были созданы в течение значительного периода времени и в рамках различных методологий. Но всех их объединиет вывод о том, что общество представляет собой некую слитность.

Славянофилы представляют общество как единство, не тронутое изнутри процессами дифференциации, не допуская общественного многообразия. Различные формы социальной жизни связываются у них с «раздвоением общества», «раздвоением сословий», «раздвоением семейных прав и обязаиностей», с наличием формального права, с хозяйственной самостоятельностью субъектов, с многообразием форм политической деятельности.

Соловьев утверждает необходимость всеединства. Его не путает общественная полиморфиость, но он и не свизывает с ней контуры будущей общественной организации. Философ сохраниет надежду абсолютного абсорбирования фрагментов социальной действительности. Он предлагает воздвигнуть над множеством социальных структур единый купол правственности, доверив Добру социально-регулитивную функцию.

Булгаков осознает бесповоротность умножения социального пространства. С целью восстановления единства он апеллирует к софийности, которая является для него попыткой ухода в область бытия, не тронутую бурей социальных изменений. Это область релягии. Таким образом, он трактует хозяйство теологически, а не экономически. Он показывает, что империя экономизма и социологизма имеет ограниченное действие. Человек всегда может покинуть их границы путем принятия иного мировозарении. Провозглашение софийности есть уход от социальной дифференциации и подтверждение полномочий социального синтеза, который происходит в области, где распространены законы религии и традиционной культуры.

Франк в данной последовательности мыслителей занимает особое место. Он обращается к методологическому синтезу. Философ заявляет о необходимости новой методологии, основанной на синтезе всех имеющихся социальных теорий. Он хочет выстроить социальную гносеологию, в рамках которой сложноструктуированное общественное пространство будет понятно в отражении одной теории, а не в отражении множества осколков частных концепций.

Обращение Чернышевского к общине является попыткой в рамках естественноваучной методологии, близкой к позитивизму, создать монофакториую концепцию, преследующую узкую цель пролонгирования сложившихся хозяйственных отношений на замкнутом территорнальном и временном пространстве. Автор призывает к единству общины, к простоте хозяйственных отношений, а также к полезности производительного труда.

Дипамика синтетических теорий запершается евразийством, представители которого ограничиваются единством территориальным. Их синтез весьма поверхностен, что соответствует композитарности самого движения.

Таким образом, динамика русской социальной мысли показывает устойчивое стремление отечественных философов в той или шной степени следонать синтетическим ориентирам в социальном теоретизировании. По мере развития синтетизм эволюционировал от недифференцированного единства к теориям, т. е. к попыткам реализовать социальный синтез посредством религии, правственности, гносеологии, экономики.

#### ГОСУДАРСТВЕННОСТЬ И ВЛАСТЬ

Такие политологические понятия, как «государственное охранительство», «государственная власть», «монархическая государственность», появились в рамках общественно-политических теорий русской социально-философской мысли. Прямо или косвенно они указывают на наличие социального синтеза.

Государственное охранительство Победоносцева может быть рассмотрено как форма социального синтеза. Философ — противник динамических процессов в обществе. Он озабочен проникновением разрушительных тенденций, приводящих к излишией экономической свободе, политической многопартийности, иравственному релятивизму. С целью сохранения простоты общественных отношений он предлагает прибегнуть к государственному вмешательству в социальные процессы. Государство, по мнению Победоносцева, выполняет социально стабилизирующую роль и стоит на страже народности, патриархальности. самодержавия. Прежде всего, государство охраняет религию и проводит религиозную политику. Религия, как наиболее архаичный социальный институт, менее всех подвержена изменениям изнутри. Опора на религию позволяет стабилизировать динамические социальные процессы. Христианский мир, отмечает автор, уже около двух тыс. лет исповедует принципы христианства. И следование христианской традиции дает гарантию неизменности существующих отношений. Не надо стремиться к лучшему, полагает Победоносцев, необходимо быть уверенным, что завтрашний день не станет последним.

Для сдерживания процессов социальной дифференциации у государства имеется другой рычаг — это институт образования в целом и нравственное воспитание в частности. На этот фактор обращает виимание Леонтьев. Государство преследует образовательные цели, однако изаншиее образование чревато отрицательными последствиями. Образование должно соответствовать потребностям государства. Избыток образованных людей приводит к тому, что они употребляют свой просвещенный ум не в государственных интересах, а на широком интеллектуальном поприще. У просвещенного человека появляется множество возможностей употребить свои способности помимо целей, предусмотренных государством. Бесконечные творческие фантазии личности не могут сдерживаться в рамках государственных интересов. Личность объективно будет стремиться формировать вокруг себя новое социальное пространство с новыми социальными связями и взаимодействиями. Дозированное образование способно решить задачу надвигающейся деструкции. Государство способно переполнить образовательный процесс элементами воспитания, сделать акцент на воспитании иравственности, ввести в процесс обучения предметы религиозного содержания. Корреляция образовательных и иных институтов общества закономерна, следовательно, регулирование образования способно сдержать развитие и умножение социальных структур.

Третыни важным рычагом в руках государства является политический институт власти. В формировании общественных отношений власть принимает активное участие. Тихомиров прямо заявляет о ее социообразующей функции. Власть способна влиять на общественные процессы. Посредством контроля над политической ситуацией она способна ликвидировать политические партии, замедлить политический процесс. Контроль над экономикой поэволяет власти сдерживать развитие тех слоев общества, которые в наибольшей степени стремятся к самостоятельности. В России, где промышленное производство, начиная с петровских реформ, контролировалось государством и выполняло государственные заказы, власть несла ту же функцию, какую в промышленной Европе несла экономика. В России власть собирала людей и земли, начиная с периода становления Московского государства. Государственная власть в России несла функцию социальную. Она объединяла людей, расширяла пределы государства, охраняла от внешней опасности, а в ряде случаев и от произвола помещиков. Ее ненавидели, но ей подчинялись. Когда в России обозначились процессы социальной дифференциации, ведущие к экономической самостоятельности, политическим и гражданским свободам, т. е. начался процесс, названный Победоносцевым усложнением общества, тогда власть принялась за охрану статус-кво (от лат. status quo - существующее положение) социально-политического устройства общества. Именно эту идею сопротивления дифференциационным процессам и высказали Аксаков, Победоносцев, Леонтьев, Тихомиров, Катков, а также и евразийцы. Специфические условия России позволяли путем вмешательства государственной власти препятствовать процессам социальной дифференциации.

НАРОДНЫЙ БЫТ И СЕМЕЙНАЯ ТРАДИЦИЯ

> Существует строгая зависимость между процессами, происходящими в обществе и в семье. Степень развития семейных отношений пропорциональна степени развития общества. Многообразие форм семьи является следствием социальной дифференциации, и, напротив, традиционные общества опираются на элементарные семейные отношения. Обращение социального мыслителя к народной традиции и семейному

быту есть, по сути, апелляция к незыблемости общественных отношений. Многие представители русской социально-философской мысли обращаются к семейному быту и народной традиции.

Для Аксакова разрыв с народным бытом, произведенный Петром I, есть начало общественно-политического кризиса в России. Киреевский постоянно обращается к дуализму прошлого и настоящего. Он рассматонвает настоящее негативистски и увязывает его с европейской ментальностью, а прошлое представляет в ореоле благообразия и патриархальности. За сохранение традиций выступает Данилевский. Несмотря на призывы к созданию нового славянского культурно-исторического типа, содержание его теории базируется на старых принцинах национального общежитии, сложившихся в глубине веков, на первой (латентной) стадии развития славянской цивилизации. Защитником семейной традиции является Страхов. Он противопоставляет семейный быт России западному варианту семьи, построенной на юридических отношениях. Асонтьев также апедлирует к традиции. Его симпатии обращены к самодержанию, дворянству, армии, т. е. к тем социальным пиститутам, которые были сформированы в предшествующих эпохах. Победоносцев выступает как ревностный защитник народного быта. Его обращение к традиции обусловлено уверенностью в том, что на баэе патриархальной простоты невозможно допущение политических экспериментов, невозможно движение к заблуждению и обману индивидуализма. Религиозные философы не апеллируют напрямую к народному быту, оки против натриархальной старины, по еще большую критику вызывает у них рационализм, индивидуализм, атомизм, являющиеся следствием общественной дифференциации. Их социальный читез в значительной степени соответствует простоте семейных отновений. Для Соловьева семья является ячейкой общества, в которой реанзуется принцип иравственных взаимоотношений. Представители празийства выдвигают тезис о фундаментальной роли семейного быта евразніїского племенного союза. Быт степняков, их родовые отношення легли в основу евразниской цивилизации, утверждают они. Материалисты Герцен и Чернышевский также являлись активными сторонниками традиционных патриархальных отношений. По их мнению, благодаря этим реликтовым отношениям и традициям есть возможность построения будущего общества, в основе которого певозможны эксплуататорские отношения. Даже стоящий в ряду отечественных социальных мысантелей особняком Чичерии определяет как основу общественных союзов семью.

#### **НРАВСТВЕННОСТЬ**

В русской социально-философской мысли многие авторы обращаются к правственности как к сущностному выражению общественных отношений. Прежде всего, необходимо отметить точку зрения Соловьева, который считал нравственность основным фактором, формирующим человека и общество. Нравственной целью пронизано у него общественное развитие, правственность составляет основу общества, является критерием не только человеческих поступков, по и общественных отношений. Наконец, социальные институты (например, хозяйство) только тогда имеют действенный результат, когда руководствуются принципами правственности. О необходимости правственных целей для общества пишут Тихомиров и Победоносцев.

Сведсние общественных отношений к нормам нравственности может быть рассмотрено как фактор социального синтеза. Нравственпость есть продукт человсческих взаимоотношений, получивших статус пеписаного закона, обязательного для выполнения каждым членом данного общества. На ранних, примитивных стадиях общественного развития правственные законы определяли всю область социальных отпошений. Не существовало такого элемент поведения, который не подпадал бы под нравственную оценку. Отношения между группази также регулировались по законам, диктуемым иравственностью. Разумеется, содержание поступка трактовалось сообразно тем нормам правственпости, которые бытовали в данном сообществе. Так, христиании постунал правственно, когда, руководствуясь заповедью «не убий», даровал свободу пленнику, но и готтентот, похищающий скот в соседнем племени, также поступал правственно, ибо его правственный обычай давал на то право. По мере развития общества, усложнения социальных связей и отношений правственные законы стали плохо справляться с возложенной на них регулятивной функцией. Со временем появилась необходимость правового регулирования взаимоотношений в обществе.

Полномочное действие нравственности шире, чем правовое поле. Право возникает только по поводу отношений, которые неоднократно имели место, и их периодическое повторение потребовало выработки алгоритма принития решения, в то время как правственность способна реагировать на любые одноразовые поведенческие прецеденты и выпосить безощибочную оценку поступку. Тем не менее в процессе исторического развития человеческого общества правовое регулирование неуклонно вытесняло регулирование нравственное. Данная закономерность была прослежена французским социологом Э. Дюркгеймом в его известном труде «О разделении общественного труда» (1897). В сложно-структурированиюм обществе с множеством межличностных и групповых взаимосвязей право с его формальным подходом имеет преимущество перед правственностью. Право действует концентрированно. В структуре анализируемого поступка опо обращено к той его составной, которая является социально значимой. Право свободно от эмоциональной перегруженности, свойственной правственной оценке.

Межличностные и межгрупповые отношения могут регулироваться двумя путями: правовым или правственным. В любой момент развития общества сосуществуют оба метода регуляции. Вопрос заключается в их соотношении. Апелляция к правственности и традиции указывает либо на недостаточную развитость социальных отношений, либо, что имело место в русской социально-философской мысли, на стремление обладать неким объединительным фактором, синтезирующим общественную организацию. Декларирование правственного закона, единого для всех сообщественников, является кратчайшим путем к социальному синтезу. Победоносцев и Тихомиров настаивали на правственном законе, едином для российского общества. Соловьев шел значительно дальше, он настанвал на царстве нравственного закона, единого для всего человечества.

#### МЕТОДОЛОГИЯ ОБЩЕСТВЕННЫХ НАУК

Западноевропейская социальная философия нового времени прошла за два столетия длительный путь развития, пополнив мировую общественную мысль целым рядом новых методологий, таких как рационализм, историям, натурализм, материализм, позитивизм. За внешним разнообразием отчетливо обнаруживается объединяющий их фактор. Данные методологии построены на абсолютно самостоятельных платформах. Единый для всех предмет исследования — человеческое общество — рассматривался в них под узким углом зрения. Каждая из них претендовала на полноту собственных методов исследования и на адекватность отражения предмета исследования. При этом аргументы в защиту собственного метода содержали критику иных методологий.

В рамках русской социально-философской мысли также была сформирована самостоятельная методология. По указанному выше формальному принципу самостоятельности она занимала свое место наравне с прочими западноевропейскими методологиями, однако по внутреннему содержанию она резко отличалась от последних. Если западноевропейские методологии опирались на собственные ими разработанные методы, то русская социально-философская мысль явила прецедент синтетической методологии, где новое знание формируется не путем анализа предмета исследования, а путем синтеза имеющихся общественных теорий.

Из отечественных философов первым обратился к синтезу Соловьев. Его ранняя работа «Кризис западной философии (Против позитивистов)» имела критическую часть, где подвергались сомнению рационалистические основания философии, и синтетическую часть, где в качестве альтериативы философскому рационализму выдвигалась идея целостного знания, зволюционировавшая в позднем творчестве мыслителя в идею всеединства. В социальной философии Соловьев не произвел методологического синтеза, он ограничился утверждением категории добра, которая, по его мнению, выражала абсолютную полноту общественной жизни.

В высшей степени филигранно провел методологический синтез Франк. С исчерпывающей полнотой он проанализировал имеющиеся социальные теории, дал им характеристику, отмечая положительные 
и отрицательные стороны каждой из них, и пришел к выводу о том, что 
каждая из общественных теорий адекватно отражает предмет исследования, однако одностороние. Эта односторонность не устраивает его. 
Целостному обществу должна соответствовать целостная общественная теория. Франк заявил о необходимости создания обобщающей социальной науки, которая включала бы все имеющиеся общественные 
теории. Такая наука призвана существовать в рамках социальной философии, а не социологии.

Подобные синтетические методологии свойственны не только Соловьеву и Франку. В известной степени исследования евразийцев представляют собой подобную методологию. В евразийстве представители различных наук, от географии до лингвистики, предприняли попытку создания композитариюго учения, характеризующего советское государство как органическое продолжение культуры Евразии.

Особого рода методологический синтез проводит Булгаков. Его продвижение к обобщающей социальной теории просматривается в самом творчестве автора. Он ищет объяснения общественным процессам сначала в марксизме, затем в социальной философии и, наконец, приходит к религии, к той форме мысли, которая априори имеет в своей основе незыблемый авторитет. Философом не был найден синтез, однако он освободился от поиска последиих оснований социального бытия. Авторитет Священного Писания одновременно являет собой реализованный синтев.

Восхождение от частностей к целостному в процессе теоретизирования есть свойство русской социальной мысли. Этот метод диссонирует с сугубо возитивистским подходом, который применяет теоретическая социология. Как было отмечено выше, позитивизм критиковали Соловьев, Бердяев, Франк. Позитивизм и сформированияя на его основе социология разделяли предмет исследования на составные части и анализировали каждую в отдельности. Позитивистские методы предполагают соотношение, когда глубине предмета исследования соответствует узость исследуемого пространства. Русская социальная мыслы развивалась в днаметрально противоположном направлении. Предмет исследования был выбран максимально цирокий — общество. В тех случаях, когда предметом выступал тот или иной институт общества (семья, хозяйство), то теоретизирование развивалось в направлении восхождения к общему, т. е. к обществу в целом.

#### РЕЛИГИОЗНЫЕ ОСНОВЫ ОБЩЕСТВА

Как уже отмечалось выше, в русской социально-философской мысли большое внимание уделялось религии. Из 14 авторов шестеро непосредственно рассматривали религию как социообразующий фактор, остальные, за исключением Герцена и Чернышевского, в той или иной мере обращались к религии либо как к фактору первостепенной важности, либо как к средству, способствующему функционированию общества.

Интерес к религии является еще одним подтверждением тезиса о синтетичности русской социально-философской мысли. Религиозное мышление — наиболее арханчная форма мысли. Родоначальник позитивизма Огюст Конт рассматривал его как первую стадию в развитии человеческой мысли, на смену которой приходит метафизическое мышление, а затем позитивистское.

Религиозное мышление имеет свои особенности. В его рамках мысль опирается на авторитет Священного Писания. Для нее нет необходимости искать последние основания бытия, они уже даны. В рамках религиозного мышления сувереном является Бог. Индивидуальное мышление возникает в процессе творения, но оно способно выйти за пределы, установленные Творцом в акте творения. Тогда его предназначением становится либо осознание величия и мудрости Творца и его творения, либо упорядочивание в сознании, сначала индивидуальном, а затем общественном, многообразия сотворенного. В рамках религиозного мышления проведение рационального анализа продуктивно лишь по отношению к частностям, к уже сотворенному.

Общество в религиозном мышлении преимущественно целостио. Даже если религиозный мыслитель принимает полиморфность (от лат. розупотрром — многообразие) общественной структуры и признает сощиальный функционализм, он стремится вписать этот конструктив в единые рамки обобщающей теории, причем последние основания теории ему уже изпестны заранее. Основные усилия философ тратит либо на скорбь по поводу утраченного единства (Хомяков), либо на поиски путей к экуменистическому единству (Соловьев), либо стремится к единству личности и Бога в аспекте творчества (Бердяев), либо ищет премудрость Божью — софийность (Булгаков). В рамках религиозного мышления общественные процессы представлены по преимуществу описательно, а не аналитически или критически. Описательность приводит к онтологизму социальных теорий, гнозис в русской социальнофилософской мысли незначителен.

Религиозное мышление позволяет поставить значимую социальную цель и отнести ее в будущее. Настоящее интересует в меньшей степени, оно проинзано народным бытом, уходящим своими кориями все в то же христианское прошлое. Хозяйственный вопрос не ставится как цель. Хозяйство интересует исключительно с точки зрения «достойного существования», продолжения рода, полезности. Вариант достижения земного блага путем производства и накопления отвергается принципиально. В постановке перспективных целей превалярует правственное начало.

Можно проследить динамику социальных теорий в аспекте религиозной мысли. У Хомякова общество представлено как аналог церкви. У религиозных философов общество стремится к целям, диктуемым церковью. Соловьев стремится к экуменистическому сознанию и теократическому государству. Бердяев — к персонализму, к продолжению Божественного творения творчеством личности. Для него цели, поставленные вие рамок религии, не имеют смысла. Так, человеческие цели благополучия имеют случайный характер, их достижение влечет постановку новых целей, так возникает «дурная бесконечность социального бытия».

Необходимо обратить внимание еще на один аспект данной проблемы. Синтетические социальные теории на базе религии существуют в рамках православия. Хомяков, Киреевский, Данилевский последовательно проводят разграничительную черту между двумя ветвими христианства. Они подчеркивают, что единство церковной и соборной жизни было нарушено латинством, тяготеющим к религиозному сепаратизму. Латинство приняло filioqvia, разделило мирян и клир посредством раздельного причастия, наделило папу статусом непогрешимости. Изменение и умножение обрядовости католической церкви сближают ее с индивидуализмом в политике и экономике.

#### ОБЩИННОЕ ХОЗЯЙСТВО

Хозяйственная деятельность сформировала современного человека. Институт хозяйства — один из древнейших общественных институтов. Его появление связано с неолитической революцией, с привязкой человека к земле. Институт хозяйства объективно служил процессу социальной дифференциации. Первое разделение труда, связанное с половозрастным делением, создало первые социальные слои. Дальнейшая хозяйственная деятельность человека привела к появлению имущественного неравенства, а затем к классовому делению. Успехи в этой сфере способствовали появлению промышленного общества. Хозяйство не только способствовало укоренению человека в окружающей его природе, оно также формировало общественные отношения. Темпы экономического развития определили уровень жизни людей. Степень развития хозяйства повлияла на формирование социальных статусов.

Эффективность хозяйства определяется степенью его дифференцированности. Этот закон был сформулирован Адамом Смитом первым политэкономом нового времени. Производитель должен быть свободен в выборе хозяйственной деятельности, он должен руководствоваться интересами самого производства, при этом критерием успешности его хозяйствования служит рынок. Аспект иравственности не является в этой сфере деятельности критичным. Экономика как самостоятельная наука принадлежит к естественионаучным дисциплинам. Выводы ее базируются на анализе эмпирических данных.

В рамках русской социально-философской мысли вопросы хозяйствования поднимались многими авторами. При этом наблюдается устойчивая тенденция отрицания экономической выгоды, т. е. главной цели экономики как науки. Более того, элементы экономизма подвергаются критике. Поземельная собственность критикуется Киреевским. Аксаков пишет о земском государстве, основанном на общинном хозяйстве. Данилевский связывает возникновение нового славянского культурпо-исторического типа с особенностью общинного хозяйства. Соловьев отрищает значимость экономической науки, полагая, что ее законы не являются псеобщими, так как они могут и должны быть нарушены в интересах общества. Для него экономика есть не закон, а дискурс. «Проговаривание» новых хозяйственных отношений приведет к их узакониванию, к пониманию членами общества собственной выгоды от того, что они потеряют часть своей прибыли. Бердяев негативно отзывается об экономизме, подразумевая под ним утилитарный, узконаправленный интерес общества к результатам производственного процесса. Экономизм частичен, как любое действие человека, не связанное с его высвобождением из природной необходимости. Хозяйственная деятельность закрепощает человека, делает его рабом им же созданного интереса. Наконец, Булгаков рассматривает хозяйство софийно, видя в нем способ общения человека с Миром.

Таким образом, в русской социально-философской мысли хозяйство играет роль общественного объединителя, а не имущественного разъединителя. Чернышевский доказывает необходимость общинного ведения хозяйства, Соловьев выделяет правственный фактор как основной в хозяйственной деятельности человека, Киреевский рассматривает собственность на землю как случайное выражение личных отношений, Булгаков критикует классическую политэкономию за неправильную трактовку основных категорий: производства, потребления, субъекта хозяйственных отношений. В качестве последнего у него выступает все человечество. По отношению к этой целостности функционпрование рынка бессмыслению, ибо рынок предполагает наличие разпости стоимостей у субъектов хозяйствования. Но когда единственным субъектом хозяйственной деятельности выступает все человечество, отдельные стоимости теряют всякий смысл.

В русской социально-философской мысли частная собственность не отрицается, однако она нигде не выступает как значимый фактор в экономическом развитии. Имущественное различие трактуется в линейной плоскости. «Непроходимой пропасти» между различными слоями населения не обнаруживается нигде. Во всяком случае, эта пропасть не определяется имущественно. Различие определяется служением (Оранк), творчеством (Бердяев), нравственностью (Соловьев). Социальные мыслители эмигрантского периода — евразийцы — по-разному относятся к большевистским преобразованиям. Однако они выступают на стороне общественной собственности и отрицают капиталистическую эксплуатацию, когда речь заходит о политэкономических приоритетах.

#### ЕДИНСТВО ЛИЧНОГО И ОБЩЕСТВЕННОГО

Общество предволагает наличие целостности. Общество есть единство, но единство дискретное (от лат. discrectus — состоящий на частей). Оно состоит на индивидов, социальных групп, классов, сословий. Чем более развито общество, тем в большей степени представлены в нем составляющие его части. Весь вопрос заключается в том, каким образом эти части вписаны в более общий контур, т. е., каким образом они соотносятся с общественным целым и какие силы удерживают эти части в обществе.

Отвечая на этот вопрос, французский социолог Э. Дюркгейм говорил о разделении общественного труда как о факторе, объединяющем социальные группы и отдельных индивидов в общественное целое. Социологи психологического направления Г. Тард и Г. Лебон склонны были считать, что фактором единства общества служит психическое взаимоотношение индивидов. Более социологичный Лебон указывал на наличие психологического фактора в социологии, по его мнению, общество представляет собой единство индивидуальных психик. Менее социологичный Тард рассматривал феномен души рас, существующий в нях независимо от индивидов, но воздействующий на последних таким образом, что люди одного сообщества (расы) ведут себя одинаковым образом в известных типичных условиях. Отечественные социальные философы также предпринимали попытки ответить на этот вопрос. Так, Соловьев высказывал мысль о том, что общество создается, удерживается в своем единстве и развивается благодаря правственности, а Тихомиров указывал на социообразующий фактор власти.

В русской социально-философской мысли наблюдается еще один феномен, который можно рассматривать как фактор социального объединения, — это единство личного и общественного. Аналогичное единство наблюдается у славянофилов. Однако это не полная форма тождества двух крайностей. Славянофилы показывают односторонность общественного. Сообщество более значимо, чем личности. Отдельная личность, взятая вне общины, не представляет собой интереса. Анчность размыта в общине, интерес представляет только соборная личность, т. е. такая, действия которой полностью соотносятся с общинной жизнью. Такая личность приобретает силу и мощь общины (буквально в экономическом и правовом плане). Наиболее яркое продолжение идеи о единстве личного и общественного мы находим у Франка. Философ рассматривает личность и сообщество, «Я» и «Мы» как две равновеликие и самостоятельные величины, которые не борются друг с другом, в представляют собой живое единство. Аналогичные суждения высказывал Карсавии. В эмигрантский период своего творчества он пишет работу «Государство и кризис демократин» (1934), в которой рассматривает вопрос о формировании общества. По его мнению, в основании социума лежит индивидуальное «Я», которое через познание другого «Я» вступает с ими в единство и актуализирует большее «Я» или социальную личность. Единство личного и общественного неоднократно отмечал Соловьев.

Аналив данной проблемы в русской социально-философской мысли представляет собой весьма любопытный факт. Приоритет личности над обществом несомненен. Подтверждения тому находятся в различных методологиях. Так, религнозное сознание должно быть уверено в первичности создания Богом человека, но не человеческого сообщества. Рационализм также постулирует приоритет личности. Разум принадлежит личности, а не обществу. Разум способен анализировать и критиковать, но не общество, состоящее на суммы индивидов. Общество способно только создавать общественное мнение. Пожалуй, только естественнонаучная методология не столь категорична в приоритете личного над общественным. История, антропология, археология предоставляют ей результаты исследований, на которых явствует, что homo sapiens (от лат. — человек разумный) появляется в видовом единстве, а не как одна личность.

Таким образом, индивидуалистическая парадигма в социальной науке апеллирует к человеческой личности как данности первого порядка. Актуализации разнообразных аспектов деятельности индивида приводит в процессе генезиса человека к развитию общественных, экопомических, гражданских, правовых аспектов. Общество создается людьми и в интересах людей. Общество — только способ существования человека. Общественность может преобладать и подчинять личность, но ин гносеологически, ин онтологически она не является первичной категорией.

Представители русской социально-философской мысли не делают акцент на личностном начале. Они либо указывают на абсолютный приоритет общественного, либо доказывают единство личности и общества. Никто из рассмотренных выше авторов, за исключением Бердяева и Чичерина, не разъединил общественное начало с началом индивидуальным. Даже Герцен, испытавший на себе давление самодержа-

вия и бежавший из России в Европу в поисках свободы, в поздний период творчества не столь категоричен по отношению к последовательному либерализму. Бердяева также нельзя причислить к сторонинкам либерализма в западном понимании этого термина.

Известный русскій социолог Питирим Александрович Сорокін (1889—1968), исследуя феномен личности, обнаружил, что она является абонентом многих социальных групп и в каждой группе личность выполняет разные функции. Например, личность, характеризуемая как мужчина, отец семейства, православный, мастер-краснодеревщик, член партии кадетов, военнообязанный, в различных социальных группах выполняет различные роли. У себя дома этот человек является мужем и отцом семейства, в церкин он прихожании, на работе — мастер, на собрании партии — функционер партии, на военных сборах — рядовой, в отношении с государством — подданный и налогоплательщик. Для русской социально-философской мысли такой дифференцированный подход исключен. Отечественные мыслители не рассматривают личность как агента многих социальных групп. Личность, по их мнению, имеет отношение с одним и притом максимально широким сообществом — обществом в целом.

#### ЛИНГВИСТИЧЕСКИЕ ПОДТВЕРЖДЕНИЯ СОЦИАЛЬНОГО СИНТЕЗА

Наличие феномена социального синтеза можно обнаружить в непосредственной очевидности, обратившись к русскому языку. Объективность языка очевидна. Он является выразителем ментальности народа, эохрания в коллективном сознании архетины поведения. Язык является зыразителем мысли и дискурсивным агентом поведения, он выступает связующим звеном между мыслыо и поступком. Осознание поступка, его проговаривание и его совершение представляют собой единый компонент действия. Таким образом, становится понятным, что слово в его социальном контексте несет несравненно больший смысл, чем то вербальное значение, которое улавливается слухом непосредственно. Слово содержит в себе социальное знание, выступает как фактор социальной памяти.

Сопоставление одинаковых по значению слов, принадлежащих различным языкам, находищимся в единой языковой группе, может дать весьма ценный материал для исследователя. В родственных индосвропейских явыках (русском, английском, немецком) сходные по значению слова понимаются его носителями по-разному.

Так, существительное «die Wahrheit» переводится с немецкого языка как «правда», «истина». Производное от него существительное «die Wahrnehmuhg» обозначает «различие», «наблюдение». Очевидно, что для немецкоговорящего европейца правда и различие являются однокоренными, а следовательно, и родственными словами. Нетрудно предположить, что в этом случае для носителя языка правда выявляется вследствие наблюдения, при втом сам процесс наблюдения сводится к обнаружению различий.

Указанное соотношение «правды» и «наблюдения» мы обнаружим, если обратимся к истории европейской философии. Подтверждением тому является эмпиризм, утверждающий необходимость наблюдения как главного условия процесса познания. Родственность понятий «различие» и «правда» убедительно показывает средневековая схоластика. Обратившись к труду Я. Шпренгера и Инститориса «Молот ведьм», мы находим яркое тому подтверждение. Труд изобилует перекрестиыми ссылками и бесконечными цитатами. Для просвещенного европейца эпохи позднего средневековья поиски правды сопровождались изнурительным спором, построенным на цитировании Священного Писания, трудов Отнов церкви, авторитетных источников. Правда рождалась в схоластических беседах, само же вначение правды сводилось к отождествлению объекта и понятия, раскрывающего суть содержания данного объекта. Для европейца, говорящего по-немецки, точное содержание понятия «die Wahrnehmung» состоит в адекватности проговариваемого и наличествующего, в тождестве понятия и соответствующего ему объекта. В этой понятийной системе координат правдой является только то, что в данный момент вы держите перед собой вот эту книгу.

В русском языке слово «правда» имеет иное значение. В народном сознании поиски правды лежат вдали от процессов наблюдения, а различие и вовсе представляется логическим антонимом правды. В отечественной социологической мысли содержанием понятия «правда» занимался известный социолог и публицист Н. К. Михайловский. В работе «Письма о правде и неправде» [43] он отмечает, что для русского человека в понятии «правда» сконцентрирована некая высшая сущность, где в слитном виде представлено как мировозэренческое начало — истина, так и нравственное начало — справедливость: «Кажется, только по-русски истина и справедливость называются одним и тем же словом и как бы сливаются в одно великое целое». Русский крестьянии в равной степени одинаково употребляет слово «правда» в двух значениях:

как правда-истина и как правда-справедливость. Эти поизтих неразделимы и являют собой высшую инстанцию, не требующую ии логического доказательства, ни эмпирического наблюдения, ии философского дискурса. Правда дана свыше как Божья правда. Анализируя поинтие «правда» в народном посприятии. Михайловский обнаруживает феномен отождествлении мыслительного ряда с рядом оценочным. Так, слова «совнание» и «совесть», по его миненно, стоят в одном смысловом ряду. Корнями слов «совнание» и «совесть» являются близине по значению слова «знание» и «несть».

Обратимся в немециому слову, прилагательному «schlecht» — «пложой», «скверный», «испорченный». От него с помощью суффикса -hin образуется налечие «schlechthin» — «просто», «совершенно». Этимологическая свяль диск слов оченидия. Следует предположить. что дак немеркоговорищего европейда понятик «паско» в «просто» аежат в одной смысловой плоскости. В русском квыже нет родственной свези между повитием «плохо» и почетием «просту». Сановным слова «просто» — «несложно», «примятивно», «непримутляно», «ненамысловатто», «незатейливи», «акромно», «беспаттростию» — не несут негативной окрасни. В русской фразеластии выражение «очень простооборначает «детност» неподнения», «доступност» для понимания», оне негот в себе влемент видантизми. Дажи в внечениях епримитивный». «недалений» слово «простой» никотак не ассоциируется в русском каваиз г изчествами: — «сиверный», «плохой», «испосменный», Ріапротив. понятие простоты любим и часть употреблиемо в разговориой речи. простотой изполнения изваний поминають исе народное типучести. На яту особенность русткого виковидения обости: пинуалие отечестванный пелитиваный прилогов Е. Н. Трубецкий. В работе «с'нюе царстве и сто изилтеля в вусткой навидной знадист 10000 от попиль-STORMASHED HEROLDSON COMMENTS I TOTAL COMMENSAGE FOR SETTINGTH DEдимен ди. . госование немебленного персонаки русские народные диале — Чиви-домить — выполнит поличёные персонции, и то ROBERT MAI CAN OR BEREARCH DESTRUMENCY ("MACTER SE TROBBERGAS", VETWOTTE т плестоть окаминеции изманий телом сильки не репоченомильности эпузавизії і баластельность, бългажсь завизнів разлечает і попастатост пидионеопичесть техах в поминалицем вокум него. Во вопис TYPES ON TO THE PART OF MET PARKETS TAYIN ACTOR DISTRIBUTIONS EGÉ MINITE, COMMINGE TOUTTEL DOTTAINED BEAUTH TEACH, TRUCT. THE BETTSTIFF I ACTIVATE BY TESTINGEN STATE.

наплетивые облужение мнего такучеть, облативание : ваглейжент длям «Шини». Поменциот две завижение первой — «притисвый», «ясный», второе — «отличный от других», «особенный». Из анализа значения английского слова следует, что ясность присуща тому, что находится в особенном, отстраненном, отдельном от других положении. Здравый смысл и обыденная практика подсказывают правильность соотношений понятий. В самом деле отчетливо видится то, что находится в отдельности. Осознание какого-либо объекта или явления действительности происходит только при его теоретическом обособлении, выделении из прочих схожих или несхожих, существенных или несущественных явлений. В русском языке слово «ясно» не употребляется по отношению к предметам и явлениям, стоящим в отдельности. Синонимами слова «ясно» являются слова «отчетливо», «определенно», «внятно», «недвусмысленно». Обращение к русской речи двет нам основания утверждать, что слово «ясно» в большей степени применимо к объектам, воспринимаемым в непосредственной целостности (напрямер, «ясная мысль», «ясная погода»).

Лингвистический анализ нескольких широкоупотребляемых слов указывает на определенную тенденцию изродного сознания воспринимать окружающие явления в целостном виде. За те песиолько тысяч лет, которые прощли с момента, посда древнейшие формы славинского языка отделились от единого индоевропейского кории, в социальной живки народов, негогда говоривших на едином изыке, произолым большие перемены. Они обусловили изменение всего мировоспринтия, что, в свою очередь, не могло не отразиться на самом языке. Историческое и социальное развитие германцев, англосансов, францов привело к образованию того, что наши соднальные философы княжных одних обобщиющих термином — «Европа». На этох простравстве оформаровелись такие общественные отношения, которые радакально отлачадись ет общественных отношений, сложившихся на теоритории Какыевой Руск. Московского государства, в затем и Российской имисрии. Отечественных социальных фесософы обньоужасы эти различик и присправяські попытату рефлектировать к колдекту сыяваровать ил. В результате напраженных творческих исканий они создали (407 гором, искоранмы разлиятриваци: выше и поторые сворельные и поят изтации сорежные вого свимева. Не помило отдельные земелятеляй, социальный святи. был вывилиет обисил язывности вывил, отраживам, в ижили. Пиличубириярированное сринство, синтетических техренции, есиглации в исвем н-BENEROCTIC RESIDENTIAL (AUTODOSES) PROFILES - NO. 214 SENDANCIAL STREETERS BRICLY OTDRESSOR L DVS.SOV FEBRE.

## глава 10 РУССКИЙ СОЦИАЛЬНЫЙ СИНТЕЗ

Хотя рационализм привел нас к вратам Истины, по не ему будет суждено их открыть.

Иван Одревский

СИСТЕМАТИКА РУССКОЙ СОЦИАЛЬНОЙ МЫСЛИ

> Под русской социальной мыслыо мы подразумеваем совокупность трех методологических направлений: социально-философского, марксистского и социологического. Систематизированная в таблице она будет выглядеть следующим образом.

> В данной таблице представлены имена наиболее выдающихся теоретиков, занимавшихся проблемами социального устройства. Принцип деления на направления лежит в методологической плоскости, дающей четкие отличительные признаки философии и социологии. Разграниченность социально-философского и социологического направлений не вызывает сомнения, ибо в данной форме она давно принята исследователями.

> С некоторой долей условности мы выделяем марксизм в самостоятельное направление. Исследователями марксизма было давно замечено, что он, взятый в целом, с трудом может быть отнесен к какому-либо одному определенному теоретическому направлению в общественной науке. Он имеет равное отношение как к социальной философии в аспекте диалектического материализма, так и к социологии — в своем историческом материализме. Кроме того, в аспекте изучения политэкономии капитализма марксизм по праву занимает свое место в систематике экономических наук. Исходя на полиморфности марксизма, мы выделили его в отдельное направление, занимающее промежуточное положение между социальной философией и социологией. В рамках марксизма мы выделяем два течения: ортодоксальное и меортодоксальное. Их различие заключается в том, что представители первого —

| Социально-философское направление | Метафизики     | Чичерии Б. Н.                                                                                                                                                                                                                |
|-----------------------------------|----------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                   | Почвенники     | Хомяков А. С., Киреевский И. В.,<br>Аксаков К. С., Данилевский Н. Я.,<br>Страхов Н. Н., Леонтьев К. Н.,<br>Победоносцев К. П., Тихомиров Л. А.,<br>Солоньев В. С., Бердяев Н. А.,<br>Булгаков С. Н., Франк С. Л., евразнійцы |
|                                   | Материалисты   | Черивиневский Н. Г., Герцен А. И.                                                                                                                                                                                            |
| Маркензи                          | Ортодоксы      | Плеханов Г. В., Ленин В. И.                                                                                                                                                                                                  |
|                                   | Неортодоксы    | Туган-Барановский М. И., Струпе П. Б.,<br>Чернов В. М., Богданов А. А.,<br>Солицев С. И., Гредескул Н. А.                                                                                                                    |
| Социологическое направление       | Поэнтивнеты    | Лавров П. Л., Михайловский Н. К.,<br>Южаков С. Н., Карсев Н. И.,<br>Ковалевский М. М., Роберти Е. В.                                                                                                                         |
|                                   | Неокантнанцы   | Авпио-Даниленский А. С.,<br>Новгородцев П. И., Кистиковский Б. А.,<br>Хвостов В. М., Петражицкий А. И.                                                                                                                       |
|                                   | Неопозитивисты | Тахтарев К. М., Звоннукая А. С.,<br>Сорожин П. А., Кондратьев Н. И.                                                                                                                                                          |

Плеханов и Лении — рассматривали марксизм в чистом виде, не тропутом ревизией Бериштейна. Для них марксизм есть теория, объясняющая и доказывающая бинариость социума, где два антагонистических класса на протяжении всей истории человечества ведут смертельную борьбу с тем, чтобы один из них победил в решающей битве и создал новый тип общественных отношений. В этой двуполюсности ортодоксы следуют антиномичным принципам метафизики. Неортодоксы свободны от тяжести метафизических конструктов, они с легкостью обращаются к принципам социологии, утверждающим многообразие, вариабельность, изменчивость и подвижность элементов социального бытия. Так, С. И. Солицев видит не два антагоппстических класса, а 28, причем систематизированных по разным признакам, не сводящимся исключительно к имущественным отношениям, а М. И. Туган-Барановский создает целую классификацию потребностей, далеко выходящих за рамки традиционно марксистских. Находясь под сильным влиянием экономической теории Маркса о прибавочной стоимости, неортодоксы весьма свободно трактуют и развивают прочие аспекты его учення. С определенной долей условности можно было бы провести разграничительную черту между ортодоксальными и неортодоксальными марксистами, после чего первых отнести с социально-философскому направлению, а вторых — к социологическому.

Данное учебное пособие посвящено анализу творческого наследня представителей социально-философского направления, внутри которото выделены три течения: метафизики, материалисты и почвенники. Последних, в свою очередь, мы разделяем на славянофилов, поздних славянофилов, консерваторов, религиозных философов, евразийцев.

#### ОПРЕДЕЛЕНИЕ ПОНЯТИЯ

Русский социальный синтез — это форма мышления, присущая подавляющему большинству отечественных социальных философов, имеющая цель понять общество как целостность вне зависимости от наличия в нем процессов социальной дифференциации. Русский социальный синтез не разъединяет, чтобы познавать, а объединяет, чтобы понимать.

Даниая форма мышления выступает в качестве самостоятельной парадигмы, в рамках которой прослеживается устойчивая тенденция к формированию идейных конструкций на основе соединения имеющихся социальных теорий с целью построения целостной картины общества. В этом аспекте русский социальный синтез является гиосеологической антитезой социологической парадигмы в обществоведении.

Начальный этап русского социального синтеза характеризуется пониманием общества как недифференцированного единства. На позднем этапе его развития общество понимается как сложное образование, в этом случае социальный синтез направлен на поиски и утверждение факторов объединения. Таковыми факторами выступали правственность, религия, общинное хозяйство, власть. Соборность Хомякова, всеединство Соловьева, обобщающая социальная наука Франка, единство месторазвития евразийцев, общинная теория славянофилов и Черньшевского — это частные проявления русского социального синтеза.

Понятие «русский социальный синтез» относится к области социальной философии. Это то общее в описании общества, что объединяет в ней различные теоретические направления. Более всего оно присуще философам почвеннического течения от славянофилов до евразнійцев, однако в некоторой степени и матерналистам, и даже части отечественных социологов.

#### ПАРАДИГМАЛЬНЫЙ СТАТУС

Русский социальный синтев представляет собой самостоятельную парадигму, которую мы определяем как синтетическую.

Онлософский энциклопедический словарь дефинирует термии «парадигма» (от греч. рагаdigmа — пример, образец) как теорию, принятую в качестве образца для решения исследовательских задач. В философскую науку понятие парадигмы было введено поэнтивистом Г. Бергманом, однако широкое его применение началось после работы американского философа Т. Купа «Структура научных революций» (1962, русский перевод 1975). Кун использовал понятие «парадигма» для характеристики научных направлений в физике. «Под парадигмами, — писал он, — я подразумеваю признание всеми научных достижений, которые в течение определенного времени дают модель постаповки проблем и их решений научному сообществу» [36, 11].

Мы рассматриваем русский социальный спитез как синтетическую парадигму. Соборность Хомякова, всеединство Соловьева, обобщающая социальная паука Франка, единство месторазвития евразийцев, общинная теории славянофилов и Чернышевского служат тому подтверждениями.

Синтетической парадигме присущи собственные отличия. В ней объект исследования берется в самом широком виде, дифференциации

социального тела исключается, в качестве исследовательского интереса определяются социально-нравственные параметры, исследования носят описательный характер, при этом большое значение уделяется правственной и религиозной стороне, итоговым результатом исследований является создание синтетических теорий.

Синтетическая пирамида представляла собой совокупность различных теорий в их концептуальном, исследовательском и инструментальном применении. Она давала отечественным философам и мыслителям план деятельности и указывала на некоторые направления, существенные для реализации плана. Синтетическая парадигма охватывала всю совокупность убеждений и ценностей, характерных для членов данного сообщества. Таким образом, принимая ее, исследователь овладевал теориями, методами и стандартами, объединенными единой исследовательской направленностью. Синтетическая парадигма объединила отечественных философов, мыслителей, политиков. Подавляющая часть культурного сообщества состояла из людей, разделивших ее основные постулаты. Русский социальный синтез можно считать реализацией синтетической парадигмы.

Синтетическая нарадигма базировалась на прочной основе русской философии, не противоречила русской ментальности, соответствовала духовной традиции, вписывалась в контекст русской социальной и политической истории. Синтетическая парадигма была открыта для новых идей и их носителей, в ее рамках возможно было соединение различных теоретических направлений, улавливающих общие черты общественного развития России. Приобщение к ней означало принятие общих «стандартов» русской общественной организации.

Парадигма есть образец, общая направленность, совокупность теорий, определенным образом описывающих социальный объект. Она включает в себя множество теорий. Авторы с различными теориями вписываются в пространство одной парадигмы. В русской социально-философской мысли абсолютное большинство мыслителей и философов поддерживали синтетическую парадигму. В той или иной степени практически все авторы, творчество которых рассмотрено нами выше, отвечали ее критериям (за исключением, пожалуй, Чичерина).

Формирование самостоятельной парадигмы показательно само по себе. Ее наличие свидетельствует о том, что та или иная наука достигает высокой стадии развития. Кун писал, что науки имеют допарадигмальный статус и парадигмальный статус. Овладение последним означает, что наука достигает своей эрелости, когда она отпочковывается от единого протонаучного столба неотрефлектированных знаний и выбирает себе специфическое направление. В нем происходит осознанное исследование действительности при помощи отработанного ею инструментария, при участии оригинальных теорий. Русская социальная мысль совершила этот прорыв. Она смогла проявить самостоятельность исследовательских методов, разработать оригинальные теории, не соответствующие общеевропейской социальной направленности. Русский социальный синтез представляет собой самостоятельную синтетическую парадигму. Она сформировалась в русле общеевропейской социально-философской традиции, но в специфических условиях отечественной истории и русского социального пространства. Поэтому синтетическая парадигма как нельзя лучше описывала общественные процессы, происходищие в России. Методы и инструменты исследования, а самое главное, теоретические выводы были адекватны русской социальной действительности.

Значимость и весомость синтетической парадигмы колоссальны. Ее влияние на интеллектуальное пространство России трудно переоцеинть. Ее элементы обнаруживаются у большинства русских марксистов 
и социологов. По сути дела ленинская трактовка марксизма есть выражение синтетической парадигмы. В то время нак марксизм на Западе 
эволюционировал в направлении бериштейнианской ревизии, а в России стараниями Туган-Барановского получал социологическое разбавление. Лении возвращал марксизм к изначальной целостности учения: к универсализму целей общественного развития, к нивелированию 
индивида в классовой среде, к снятию общественных противоречий, 
к окончательному разрешению социальных вопросов. Влияние синтетической парадигмы можно обнаружить и в среде социологических построений Михайловского, Лаврова, Кропоткина, в субъективном методе русской социологии.

#### ФИЛОСОФСКАЯ БАЗА

В основе русского социального синтеза лежит русская философия. Ей присущ особый способ философствования. Отечественной философии чуждо стремление к абстрактному, сугубо интеллектуальному схематизму, она несводима к логике, в ее основе по преимуществу лежит не рационализм, а греческий логос. Она интуитивна и религиозна. Она связана с действительностью и насущностью. Своей практической стороной она обращена к реализации некой главенствующей идеи о справедливом мироустроении. Ее цель в поиске Красоты, Гармонии и Истинного смысла.

Большинство исследователей обращали внимание на особенности русской философии. В частности, Н. О. Лосский в работе «История русской философии» (1951) писал: «Только собрав в единое целое все свои духовные силы — чувственный опыт, рациональное мышление, эстетическую перцепцию, правственный опыт и религнозное соверцание, - человек начинает понимать истинное бытие мира и постигает сверхрациональные истины о Боге. Именно этот цельный опыт является основой творческой деятельности многих русских мыслителей -В. С. Соловьева, С. Н. Трубецкого, Е. Н. Трубецкого, П. А. Флоренского, С. Н. Булгакова, Н. А. Бердяева, Н. О. Лосского, С. Л. Франка, Л. П. Карсапина, А. Ф. Лосева, И. А. Ильина и др. Опираясь на цельный опыт, они пытались развить такую философию, которая бы явилась всеобъемлюцим синтезом» [43, 514-515]. По его мнению, «русской философии свойственно острое чувство реальности и чуждо стремление рассматривать содержание внешних перцепций как нечто психическое или субъективное» [43, 513].

Не менее известный историк философии, автор труда «История русской философии» (1950) В. В. Зеньковский обращал внимание на другую особенность отечественной философской мысли. «В русской философии — насколько можно судить за полтора века ее развития — есть некоторые своеобразные особенности, которые вообще отодвигают теорию познания на второстепенное место. За исключением небольшой группы правоверных кантианцев, русские философы очень склонык к так называемому онтологизму при разрешении вопросов теории ознания» [31; Т. 1, Ч. 1, 15]. При этом, по мнению автора, русский итологизм выражал не «примат "реальности" над познанием, а включенность нашего познания в наше отношение к миру, в наше "действование" в немъ [31; Т. 1, Ч. 1, 16].

Философ и историк философской мысли А. Ф. Лосев так кратко формулировал отличительные черты отечественной философии; «Русской философии, в отличие от европейской и более всего немецкой философии, чуждо стремление абстрактной, чисто интеллектуальной систематизации взглядов. Она представляет собой внутреннее, интунтивное, чисто мистическое познание сущего, его скрытых глубии, которые могут быть постигнуты не посредством сведения к логическим понятиям и определениям, а только в симполе, в образе посредством силы воображения и внутренней жизненной подвижности» [23, 71]. Лосев замечал: «Основа западноевропейской философии — ratio (разум. — С. М.). Русская философская мысль, развивавшаяся на основе греко-православных представлений, в свою очередь, по многом заимство-

ванных у античности, кладет в основание всего Логос. Ratio есть человеческое свойство и особенность; Логос метафизичен и божественен» [23, 73]. Далее автор делает вывод: «Русская самобытная философия представляет собой непрекращающуюся борьбу между западноевропейским абстрактным ratio и восточно-христивнским конкретным, богочеловеческим Логосом...» [23, 1].

Контическое отношение к каштовскому рационализму обнаруживается в творчестве большинства русских философов. В. Ф. Эри в годы Первой мировой войны опубликовал работу «От Канта к Круппу» (1915), в которой нашел прямое заимствование немецкого милитаризма от философии Канта. «Если немецкий милитаризм есть натуральное детище Кантова феноменализма, коллективно осуществляемого в плане истории целою расою, то орудия Круппа — суть самое вдохновение, самое национальное и самое кровавое детище немецкого милитаризма» [82, 313]. Историк русской философии А. И. Введенский писал о лишении должности заведующего кафедрой математики Харьковского университета профессора А. Н. Осилова в 1816 г. за то, что тот критиковал (1) кантовскую теорию пространства и времени и тем самым косвенно осуществала знакомство с кантовской философией. В этот же период профессор естественного права Казанского университета С. И. Солинев также был изгнан из него за то, что его система носила явные следы кантовского учения.

Из отечественных историков русской философии только Б. Яковенко и Г. Г. Шпет высказывали критические суждении по поводу ее содержательной стороны. В частности, Шпет апеллировал к факту отсутствия преемственности между античной и русской философией. По этой причине отечественная философия не сумела сформировать своего научного языка. Россия имела возможность перенять древнегреческое культурное наследие прямо из Византии, однако не сделала этого. Вместо того чтобы учить язык и учиться культуре, Россия взяла из дояхлеющей Византии внешнюю обрядовость, политические интриги, властиме амбиции. Шпет приводит фразу одного из первых представителей интеллектуальных кругов Московского государства XVI в. старца Елизарова монастыря: «Аэ — сельский человек, учился буквам, а еллинских бораостей не текох, а риторских астроном не читах, ни с мудрыми философами в беседах не бывал» [23, 235]. Шпет сокрушается по тому поводу, что эти самоуничникительные слова принадлежали человеку, открывавшему русский Ренессанс. Шпет полагает, что если бы интеллигенция московского периода (XVI в.) проявила бы страсть к познанию и овладела бы греческим языком так, как Запад знал латинский язык, то развитие русской философии пошло бы в ином направлении. Но поскольку этого не произошло, то «в общем итоге московской истории получилось, что всю культуру, а потом и философию, и науку России не пришлось почерпать из эллинских и римских источников. Творение же в истории, как и в природе, бывает только одии раз. Поэтому, когда соврело время для рождения русской культуры, пришлось русскому народу отсутствующее у него слово заимствовать... Чужой язык стал посредником между источником духа и русскою душою. Россия начала свою культуру с немецких переводов. И это есть новая Россия — Россия Петра — вторая Россия» [23, 236].

Частично соглашается со Шпетом и Зеньковский, полагая, что русская философия в период своего становления не имела внутренней свободы — одного из основных условий развития. Напряженная и активная западная философская мысль, пишет он, «давила и стесняла» русскую философию, «целые поколения попадали в плен к Западу, в страстное и горячее следование его созданиям и исканиям» [31; Т. 1, Ч. 1, 13], «нужны были огромные усилия, для того чтобы совместить в себе необходимое ученичество и свободное собственное творчество» [31; Т. 1, Ч. 1, 12].

Характерные черты отечественной философии не могли не отразиться на содержании теорий общественного развития. Русский социальный синтея сформировался в тесной связи с русской философией и заимствовал от нее склонность к онтологизму, индифферентность к гиосеологии, отрицание, а временами и полное неприятие рационализма. С другой стороны, теоретики, проводившие идеи русского социального синтеза, ак и не смогли в завершенном виде сформулировать свое отношение с социальным теориям, сформировавшимся на Западе. Киреевский, Герцеи, Чернышевский, Соловьев, Страхов в равной степени как критиковали, так и опирались в своем творчестве на западные теории.

#### ВЗАИМОСВЯЗЬ С РУССКОЙ СОЦИОЛОГИЕЙ

Особого винмания заслуживает сравнительный анализ развития русской социально-философской и социологической мысли. Для этого необходимо произлюстрировать следующую закономерность, выявленную С. С. Новиковой [45] и Н. Новиковым [86]. Эти авторы обратили внимание на зависимость социологии от политической ситуации в России. Появление социологии в России относится к началу 50-х гг. XIX в. и связано с именами П. Л. Лаврова и А. И. Стронина. Однако широкого распространения она не имела, ибо вплоть до кончины императора Николая I (1855) социология была под строжайшим запретом, а цензуре вменялось в обязанность следить, чтобы слова «социология», «прогресс», «повитивизм» не попадали в официальные издания. Начиная с середины 50-х гг. и в особенности после реформы 1861 г. наблюдается увеличение числа социологических изданий. По данным И. А. Годосенко [28], за период с 1861 по 1871 г. была издана 141 кинга социологического содержания, в то время как до 1861 г. таких изданий было не более десяти. Такое положение дел наблюдалось вплоть до 1881 г., т. е. до гибели Александра II и последовавших после этого контрреформ. В начале 80-х гг. XIX в. вслед за лишением университетов самостоятельности большая часть социологов, таких как Е. В. Роберти, М. М. Ковалевский, покинули Россию и уехали в эмиграцию, где вплоть до 1907 г. и продолжала развиваться русская социологическая мысль. После революционных событий 1905-1907 гг. социологическая профессура вернулась в Россию и вновь развернула буркую деятельность по пропаганде перспективной и актуальной науки. Результатом явилось открытие в столице в 1908 г. первой кафедры социологии при Психоневрологическом институте и первого социологического факультета в Петроградском университете. Высокие темпы развития социологии не были прерваны в первые годы после Октябрьской революции 1917 г. Однако с августа 1922 г., когда в принудительную эмиграцию были отправлены ведущие отечественные мыслители, социология стала уступать место идеологизированным формам марксизма. Чрезвычайные меры советского правительства в сфере идеологии, а спустя восемь лет в экономике и политике сделали невозможным свободное развитие социологии в советском государстве.

Таким образом, четко прослеживается зависимость социологической науки от политической ситуации в России. Социология, по сути, отражала уровень свобод в стране. Запрет и гонение на социологию во времена Николая I, Александра III, советского правительства сменялись периодами либерализации, связанными с реформами Александра II, конститущионными экспериментами Николая II, Февральской революцией. Наука социология, призванная по сути своей быть объективной и индифферентной к политике, на протяжении недолгого своего существования испытывала сильнейшее давление со стороны власти. Она была вынуждена в лице своих сильнейших теоретиков эмигрировать, а ее место в России заняла социальная философия.

На начало 50-х гг. XIX в. приходится период сосуществования сошиальной философии в лице славянофилов и первых социологов, пропагандистов позитивизма — Лаврова и Строинна. В 60-70-е гг. социология делает свои первые успециые шаги, в то время как в социальной философии происходит временная стагнация, связанная со сменой поколений: умирают Хомяков и Киреевский, а Данилевский только начинает пропагандировать свои взгляды. В период контрреформ Александра III и вплоть до Манифеста Николая II ситуация меняется на диаметрально противоположную. Основные теоретики социологии, за псключением Н. И. Кареева и еще нескольких ученых, покидают Россию, тогда как в стране разворачивают бурную деятельность консерваторы и охранители: Леонтьев, Победоносцев, Тихомиров, — а в другом религиозно-философском лагере — Соловьев, Бердяев, Булгаков. В этот период издаются «Московский сборник» Победоносцева, «Восток, России и славниство» Леонтьева, сборинк «Проблемы идеализма», в которых жестко критиковались как теоретические основы социологии, так и демократические пути развития России.

Вольно или невольно (по отношению к консерваторам — вольно, а по отношению к религиозным мыслителям — невольно) самодержавная власть в России поддерживала тех философов, которые развивали теорию социального синтеза. Власть патриархального государства создавала себе концептуальную опору в лице представителей синтетических социальных теорий.

Давная специфика отложила определенный отпечаток на всю русскую социальную мысль. Тот факт, что социологическое направление в ней не имело своего естественного развития, а было выпуждено реагировать на политическую ситуацию и часть времени развиваться не в родном отечестве, а за границей, предопределил ситуацию. Социальные мыслители (по преимуществу социальные философы), ориентированные в своих политических воззрениях на прогосударственные и национальные интересы, имели определенное преимущество в своем творчестве. Известно, что «Россия и Европа» Данилевского перенадавалась в дореволюционной России пять раз, а «Московский сборник» Победоносцева — четыре. Однако в этой ситуации мы должны видеть не политическую ангажированность ряда теоретиков, а факт наличия социального синтеза как в социально-философском направлении, так и у части социологов.

Отношение социологии к социальной философии есть отношение методологическое. У данных дисциплии один объект исследования общество и его институты, по различные методы. Социология утвердила себя как дисциплина положительная, имеющая право на существование наряду с прочими естественными науками. Оттого первые социологические теории редуцировали общество к объектам вне общественного происхождения: механике, биологии, психике. В соответствии с этим для исследования общества и общественных отношений в социологии применялись методы, схожие с методами естественных наук: биологии, психологии, физики, в то времи как социальная философия по преимуществу пользовалась умозрительными методами, выработанными в рамках философии.

В отпошении двух общественных дисциплин важным для нас является не факт их борьбы, а факт единства. Было бы перазумным утверждать, что социология, стремицаяся, как и всякая наука, к аналитическому разделению предмета исследования на составные части с последующим изучением взаимодействия и воздействия выделенных частей друг на друга, вдруг стала бы проявлять стремление к синтезу. Тем не менее мы готовы утверждать, что в русской социологической мысли существует несколько явных прецедентов обращения к синтетической традиции, указывающих на то, что русский социальный синтеза отнодь не свойство, присущее исключительно социальной философии. Приведем несколько примеров.

Позитивист и социолог Н. К. Михайловский в работе «Борьба за индинидуальность» [44] вслед за органицистом Г. Спенсером создает классификацию биологических организмов, в которой индивидуальный человеческий организм прединствует совокупности организмов или обществу. Однако если Спенсер определяет степень его развитости пропоруновально умножению частных функций индивидов, то Михайловский, напротив, рассматривает прогресс общества с точки зрения «приближения к целостности педелимых», т. е. к целостности индивида. Развитие общества, по Спенсеру, зависит от того, насколько в нем дифференцированы производственно и социально нидивиды. Чем выще специализация индивидов, тем их совокупность более развита. Михайловский не может согласиться с потерей изначальной целостности индивида. Он сочувствует современному работнику, который в интересах производства выпужден выполнять одну производственную функцию, пусть даже качественно и быстро. Он сожалеет о том времени, когда работник, мастер-одиночка, брал кусок металла и делал из него законченную вещь (например, ружье), а также о том, что социальность делает человека «фрагментарным» даже в аспекте творчества и самопыражения. В былые времена, утверждает философ, человек на празднестве пел, плясал и аккомпанировал сам себе. В современной социальной организации, по мнению автора, существуют такие разделы культуры, как вокал, хореография, аккомпанемент, которые занимаются этим профессионально. Музыка и танец становятся лучше, а человек теряет способность петь и танцевать. Человек научился делать на пронзводстве одну частную деталь быстро и хорошо, но он разучился делать целый продукт — ружье. Таким образом, Михайловский приходит к выводу о том, что общественное развитие и социальный прогресс не должны осуществляться ценой потери качеств человека. Русский мыслитель выступает в защиту индивида, «борется за индивидуальность».

Михаїловский «проговаривает» основные положения социального свитеза. Он жертвует прогрессом, экономическим развитием, апеллирует к народной традиции, патриархальному быту. Философ выступает за ясность, проэрачность, примитивность общественной организации. Он объединяет индивидов в общество с тем условием, чтобы положительные навыки каждого не были нивелированы социальной организацией. Вопреки центральной парадигме социологии мыслитель отрищает фрагментарность общества, созданную за счет «частичности» человека.

Теоретик анархизма и позитивист в социологических воззрениях, П. А. Кропоткин также являет нам прецедент заимствования социального синтеза, для которого, как мы отмечали выше, свойственно обращение к правственности, как существенному выражению социальности. Нравственность восходит к единым, общим постулатам. Анализ правственного поступка невозможно формализовать средствами общественчой науки начала XX в. Как мы видели, апелляция к правственности достаточно распространена в русском социальном синтезе. Кропоткин з труде «Взаимная помощь как фактор эволюции» (1907) с научной, а не метафизической позиции доказывает наличие и ход эволюционного процесса. Однако при этом он апеллирует к правственности как основпому фактору эволюции. Не дарвиновская борьба видов, а взаимопомощь и правственное чувство приводят человека от дикости к его современному состоянию. Более того, первые признаки взаимопомощи Кропоткии обнаруживает у гоминидов, прочих млекопитающих, птиц и даже насекомых. Таким образом, он выводит универсальный социологический закон о роли правственности в эволюционном процессе. Заметим, что подобная трактовка дарвинизма, тем более в рамках позитивизма, является нонсенсом.

М. М. Ковалевский — социолог-позитивист, мыслитель, тяготеющий к научному анализу, в ряде своих работ также был не чужд элементов синтеза. Его социальный синтез проявился в обозначении нового методологического направления в позитивизме. Во введении к работе «Современные социологи» (1905) автор высказал новую для позитивизма мысль. Он подверг сомнению монофакторные модели в позитивизме и заявил о необходимости создания плюралистического направления в социологии. Монофакторность имела место на протяжении длительного периода времени. Биологический фактор вступал в спорс психологическим, физическим, экономическим, историческим. На основании отдельных факторов выстраивались целостные и, казалось, завершенные концепции, но выдвигалась новая гипотеза о наличии нового фактора, и все начиналось сначала. Ковалевский, опираясь на идеи синтеза, предложил радикально изменить метод позитивизма и не опираться на один из факторов, а учитывать весь их спектр, не выделяя при этом главного. Сам философ не успел осуществить свой синтетический план, а большинство работ его было написано на основе сравнительно-исторического метода.

Идею Михайловского реализовал его ученик Питирим Сорокии. В русский период своего творчества он создает масштабный труд «Система социологии» (1920), в котором воплотил элементы социального синтеза, взятого в его методологическом аспекте. В этой части творчества он близок к взглядам Франка.

Сорокин критикует факторный поход в социологии, он понимает, что факторный анализ устарел и что в основу теории общественной организации должно быть положено нечто иное. Автор исходит из того, что социология — по определению наука, изучающая поведение взаимодействующих и воздействующих друг на друга индивидов, а также результаты такого взаимодействии. Таким образом, именно оно должно быть принято в качестве основы социологии. Не фактор, имеющий аналог в других положительных дисциплинах, является основой науки об обществе, а само социологическое явление — поведение индивида, полагает Сорокин. Далее в его задачу входят анализ, разложение социологического явления на элементарные составные части. Данной проблеме философ посвящает первый том исследования. Он находит, что любое социальное явление может быть разложено на два составных элемента: действующих индивидов и проводников, при помощи которых индивиды вступают во взаимодействие друг с другом. Проводники могут быть визуальными, звуковыми, вербальными, предметными и др. Что касается индивидов, то, по мнению мыслителя, они представляют собой неделимую целостность и потому дальнейшее исследование в этом направлении невозможно.

После проделанного анализа Сорокин приступает к синтезу. Из простейших элементов он синтезирует различные формы социального взаимодействии: взаимодействие и воздействие одного индивида на другого, взаимодействие и воздействие одного индивида и группы индивидов, взаимодействие одностороннее и многостороннее, организованное и пеорганизованное, длительное и мпювенное, солидарное и антагонистическое, сознательное и бессознательное и т. д. Метод Сорокина называют интегративным. Он разложил социальное тело на элементарные составные и интегрировал их вновь в социальное целое. Этот двусторонний способ исследования обеспечил Сорокину доказательность непротиворечивости теоретической картины общества, созданной им.

Нас же интересует в его интегративной социологии тот факт, что исходным материалом для анализа было не общество как таковое, а его проекция, изложенная в оригинальных социологических теориях. Их рассмотрение привело его к обнаружению конечного основания социального тела. Синтез теорий, преломлениых под углом его оригинального метода, создал систему социологии. Сорокин, подобно Франку, совершил методологический социальный синтез, но реализовал его не на социально-философском, а социологическом материале. Кроме того, его синтез не был механическим, ему предшествовал анализ с отбором критичных признаков, на основе которых была создана база для нового синтеза. Если не принимать во внимание этот подготовительный этап создания пулевого цикла в здании социальной теории, который, собственно, и обусловил суть нового метода в теоретической социологии, то все дальнейшие построения Сорокина есть синтезирование имеющихся частных социологических теорий, рассматривающих в отдельности всю совокупность социологической проблематики.

ЗНАЧЕНИЕ РУССКОГО СОЦИАЛЬНОГО СИНТЕЗА

> Социальный мыслитель использует материал для своих размышлений из социальной среды, членом которой он является. Но с другой стороны, результаты его труда оказывают влияние на общественное сознание. Они формируют общественное сознание в первую очередь тех социальных групп, которые более подготовлены для восприятия интеллектуальной информации.

> Несомненно, что русские социальные философы не могли быть свободными от общественно-политической ситуации в России. Результаты

их творчества должны быть определены как транскрипция общественных отношений. Их теории отражают существо рассматриваемой ими проблемы. Очевидно, что данные теории также являются выражением их индивидуального внутреннего мира, который не мог сформироваться в отрыве от России. Русские социальные философы исследовали Россию и себя в России, но какое значение имели для России мысли, высказанные ими? На наш взгляд, объективно они служили становлению в России комминитарного общества. Мы в данном случае избегаем понятий «большепистский режим», «советская власть», «социалистическое общество» по тем причинам, что никто на социальных философов не высказывал идей о необходимости именно этих форм общественно-политического устройства. Более того, сталкиваясь с марксизмом, они отрицали его как теорию, пригодную для практической реализации в России. Даже революционный демократ Чернышевский находил вариант капиталистического общества невозможным для России, он строил теорию общежития на иных производственных отношениях.

Синтетические идеи русского социального синтеза подводили к осознанию необходимости коммюнотарного по сути своей общества вне зависимости, какую форму реализации коммюнотарность примет: будь то теократическое общество, социалистическое — в основе хозяйственных отношений которого лежит общинное хозяйство, или общество, в государственном устройстве которого реализуется истинное самодержавие, понятое, как единство самодержда и народа.

Используя парадигму постмодеринстской социологии, осмелимся утверждать, что русский социальный синтез совершил тот дискурс, то «проговаривание» конструктива будущего общественного устройства, который реализовался в действительном коммунистическом обществе. Русский социальный синтез дискурсивно сформировал новое пространство. Он определил коллективистские параметры коммунистического общества, он подготовил общественность к необходимости коммонотарности. Дискурс социального синтеза имел несомненные преимущества перед парадигмами теоретической социологии. Ментальность нации, которая в течение пяти веков была занята объединением земель Московского, а затем Российского государства, а сама сохраняла патриархальные традящии, присутствовала в натуральном хозийстве, общинности и абсолютном личном бесправни, была более восприямчива к синтетическим идеям простоты и правственности, чем к вышколенности научного анализа с присущей ему антиномичностью и фрагментарностью.

<sup>1</sup> Термин Н. А. Берднева, обозначающий братетво модей.

В основании науки лежат наблюдение, опыт, анализ. Синтез характерен для той части исследования, в рамках которой собрано значительное количество материала. Он проанализирован, систематизирован и готов к обобщению. Синтезирование накопленного материала и обобщение его по какому-либо из существенных признаков плодотворно производить только с данными анализа. Отечественная общественная наука второй половины XIX в. не имела в достаточном количестве накопленных результатов исследования общественных процессов и явлений, но имела в лице своих представителей страстное желание присутствовать в мировом научном процессе. Русские социальные философы обратиись к тем методам, которые были им близки и доступны, — к экстраполяции религиозного чувства на социальные знания, к обоснованию необходимости единства внешнего и внутреннего, общественного и нравственного. В этом творческом процессе происходило активное переосмысление и присвоение западноевропейского теоретического и эмпирического опыта. В процессе создания собственных теорий социальные философы, в отличие от социологов, были свободны от творческого эпигонства. Вплоть до начала XX в., до П. А. Сорокина, в русской социологической мысли не было разработано ни одного самостоятельного теоретического учения (за исключением, пожалуй, «субъективного метода в социологии»), в отличие от социальной философии.

В лице социального синтеза русская общественная мысль явила прецедент возникновения самостоятельной научной парадигмы. Н. А. Бердяев в анализе творчества славянофилов отмечал, что они, как философы, «переняли пальму первенства западных теоретиков». Одним из сущностных критериев западной философии является свойство создавать научные концепции и целые научно-теоретические направления. Русский социальный синтез представляет собой именно такое научно-теоретическое направление, по сути своей — самостоятельную социальную парадигму, диаметрально противоположную западной социологической парадигме периода середины XIX — начала XX в.

Возникновение и развитие русского социального синтеза обусловлено рядом причии. Особенно необходимо выделить две: своеобразие отечественной философии и специфику общественно-политического и социально-экономического развития России. Продолжительность существования и яркость снитетических теорий в России были обусловлены политическими мерами принудительного воздействия на социологию, а также своеобразным национальным чувством противоречия всему западному, в том числе и науке. Естественное развитие общественной науки сделало бы русский социальный снитез невозможным по крайле мере в течение длительного периода времени.

Русский социальный синтез является прецедентом, подтверждающим объективное движение научной мысли как таковой. На определенном этапе результаты научного анализа должны быть подвержены проверке синтезом. Ход развития социологической мысли показал нам, что вслед за гиперэмпиризмом и гиперфактуализмом бихевиоризма<sup>1</sup> пришло осознание необходимости упорядочивания массы разрозненных данных в единую систему, пришло время парсонсовской теории систем<sup>2</sup>.

Общественная наука имеет определенные национальные черты. Для отечественной социально-философской мысли в лице ее выдающихся представителей свойственно целостное, недифференцированное восприятие социальной действительности, при котором ее конструированне восходит к универсальному как к единственному объекту, для которого все прочее мыслимое и сущее есть только часть целого.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> От англ. behaviour — поведение. Ведущее направление американской психологии и социологии первой половины XX в.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Парсонс Т. — американский социолог.

### Используемая литература

- Аксаков К. С. Бюрократическое и земское государство // Теория государства у славянофилов. СПб., 1898.
- Алексеев Н. Н. На путях к будущей России: Советский строй и его политические возможности. Париж, [Б. г.].
- Бердяев Н. А. Истоки и смысл русского коммунизма. М., 1990.
- Бердяев Н. А. Константии Леонтьев; Очерк из истории русской религиозной мысли. Париж, 1926.
- Бердяев Н. А. О новом русском идеализме // Вопросы философии и психологии. 1906. Кн. 75.
- Берджев Н. А. О рабстве и свободе человека. Paris, 1972.
- Бердяев Н. А. Русская идея // О России и русской философской культуре. М., 1990.
- Берджев Н. А. Смыса истории. М., 1990.
- 9. Бердяев Н. А. Смысл творчества. Paris, 1991.
- Берджев Н. А. Социализм как религия // Вопросы философии и психологии. 1906. Км. 85.
- Бердяев Н. А. Субъективизм и индивидуализм. СПб., 1901.
- Бердкев Н. А. Судьба России. М., 1918.
- Бердяев Н. А. Философия перавенства: Письма к недругам по социальной философии // Русское зарубежье. А., 1991.
- Бердясв Н. А. Человек и машина // Вопросы философии. 1889. № 2.
- Бердиев Н. А. Sub specie aemitatis: Опыты философские, социальные и литературные. СПб., 1907.

- Булгаков С. Н. Апокалиптика, социология, философия истории, социализм // Русская мысль. 1910. № 6.
- 17. Булгаков С. Н. Героизм и подвижничество // Вехи. М., 1909.
- 18. Булгаков С. Н. Два града. Т. 1. М., 1911.
- 19. Булгаков С. Н. Душевная драма Герцена. Киев, 1905.
- 20. Булгаков С. Н. От марксизма к идеализму. СПб., 1903.
- 21. Булгаков С. Н. Философия хозяйства. М., 1990.
- 22. Булгаков С. Н. Христианский социализм. Новосибирск, 1991.
- Введенский А. И. и др. Судьбы русской философии / Введенский А. И., Лосев А. Ф., Радлов Э. Л., Шпет Г. Г. // Очерки истории русской философии. Свердловск, 1991.
- 24. Вернадский Г. В. Начертание русской истории. Прага, 1927.
- 25. Вернадский Г. В. Опыт истории Евразии. Берлии, 1934.
- Выноградов П. Иван Киреевский и начало московского славянофильства // Вопросы философии и психологии. 1892. № 11.
- 27. Гермен А. И. Избранные философские произведения. Т. 2. М., 1948.
- Голосенко И. А. Буржуазная социологическая литература в России второй половины XIX — начала XX в.: Библиогр. уквз. М., 1984.
- 29. Данилевский Н. Я. Россия и Европа. СПб., 1871.
- Записка К. С. Аксакова о внутрением состоянии России, представленная Государо Императору Александру II в 1855 году // Теория государства у славянофилов. СПб., 1898.
- 31. Зеньковский В. В. История русской философии: В 2 т. Л., 1991.
- 32. Исход к Востоку. София, 1921.
- Карсавин Л. П. Государство и кризис демократии // Новый мир. 1991. № 9.
- 34. Кирсевский И. В. Сочинения. Т. 1. М., 1911.
- Клепинин Н. А. Материалы к социальной программе евразийства // Евразийский сборник. Прага, 1929. № 6.
- 36. Кун Т. Структура научных революций. М., 1975.
- Асонтьев К. Н. Византизм и славниство // Леонтьев К. Н. Восток, Россия и славниство. Т. 1. М., 1885.
- Леонтьев К. Н. Грамотность и народность // Леонтьев К. Н. Восток, Россия и славянство. Т. 2. М., 1886.
- Леонтьев К. Н. Дополнение к двум статьям о панславизме // Леонтьев К. Н. Восток, Россия и славниство. Т. 1. М., 1885.
- Леонтьев К. Н. Как надо понимать сближение с народом? М., 1881.
- Леонтьев К. Н. Панславизм и греки // Леонтьев К. Н. Восток, Россия и славянство. Т. 1. М., 1885.

- Леонтьев К. Н. Чем и как либерализм наш вреден // Леонтьен К. Н. Восток, Россия и славинство. Т. 2. М., 1886.
- 43. Лосский Н. О. История русской философии. М., 1991.
- Михайловский Н. К. Сочинения: В 4 т. СПб., 1896.
- 45. Новикова С. С. История развития социология в России. М., 1996.
- Победоносцев К. П. Ле-Пле. М., 1893.
- 47. Победоносцев К. П. Московский сборинк. М., 1897.
- Савщикий П. Н. Геоголитические заметки по русской истории // Вернадский В. Г. Начертание русской истории. Прага, 1927.
- Савидкий П. Н. Контивент-океан: Россия и мировой рынок // Исход к Востоку. София, 1921.
- Савицкий П. Н. Миграция культур // Исход к Востоку. София, 1921.
- Савидкий П. Н. Оповещение об открытии // Фонологическая конференция в Праге. Прага, 1930.
- Соловьев В. С. Замечания на лекцию Милюкова // Вопросы философия и психологии. 1893. Ки. 18.
- Соловьев В. С. Из философии истории // Вопросы философии и психологии. 1891. Км. 9.
- 54. Соловьев В. С. История и будущиость теократии. Загреб, 1887.
- Соловьев В. С. Минмая борьба с Западом // Русская мысль. 1890.
   № 8.
- Соловьев В. С. О христианском государстве и обществе // Православное обозрение. 1884. № 4.
- Соловьев В. С. Позитивнам: Теория О. Конта о трех фазисах и умственном развитии человечества // Прапославное обозрение. 1874. Т. 2. Ноябрь.
- Соловьев В. С. Русская идея // Вопросы философии и исихологии. 1908. Км. 100.
- Соловьев В. С. Славянофильство и его вырождение // Соловьев В. С. Национальный вопрос в России. СПб., 1981.
- Соловьев В. С. Сочинения. Т. 1. М., 1990.
- Соловьев В. С. Экономический вопрос с правственной точки зрении // Вестник Европы. 1896. № 12.
- Стеклов Ю. М. Н. Г. Чернышевский: Его жизнь и деятельность. М.; Л., 1928.
- Страхов Н. Н. Борьба с Западом в нашей литературе. Т. 1. СПб., 1882.
- Страхов Н. Н. Наша культура и всемирное единство // Русский вестинк. 1888. № 6.

- Страхов Н. Н. Предисловие // Даниленский Н. Я. Россия и Европа. СПб., 1888.
- 66. Тихомиров Л. А. Демократия либеральная и социальная. М., 1896.
- 67. Тихомиров Л. А. Монархическая государственность. СПб., 1992.
- Трубецкой Н. С. Верхи и низы русской культуры // Исход к Востоку. София, 1921.
- Трубецкой Н. С. Наследие Чингисхана: Взгляд на русскую историю не с Запада, а с Востока. Берлин, 1925.
- 70. Флоренский П. Около Хомикова. Сергиев Посад, 1916.
- Флоровский Г. В. Хитрость разума // Исход к Востоку. София, 1921.
- Франк С. Л. Духовные основы общества: Введение в социальную философию // Русское зарубежье. Л., 1991.
- 73. Франк С. Л. Непостижимое. Париж, 1939.
- Франк С. Л. О задачах обобщающей социальной науки // Социологические исследования, 1990. № 3.
- Франк С. Л. Очерки методологии общественных изук. М., 1922.
- 76. Хомяков А. С. Полное собрание сочинений. Т. 1. М., 1900.
- Хоружнії С. С. Карсавин, евразийство и ВКП(6) // Вопросы философии. 1992. № 2.
- Чернышевский Н. Г. Сочинения. Т. 3. М., 1951.
- Чернышевский Н. Г. Сочинения: В 2 т. М., 1978.
- 80. Чичерин Б. Н. Немецкие социалисты: Карл Маркс. СПб., 1897.
- Чичерин Б. Н. Философия права. М., 1900.
- Эрн В. Ф. Сочинения. М., 1991.
- Якобсон Р. О. О фонологических языковых союзах // Фонологическая конференция в Праге. Прага, 1930.
- 84. Boss Otto. Die Lehre der Eurasier. Wiesbaden, 1961.
- 85. Lurie O. La Philosophie Russe. Paris, 1902.
- Novikov N. Die Soziologie in Russland // Osteuropa Institut an der Freien Universitet Berlin. 1988. Bd. 24.

## Именной указатель

Аксаков К. С. 19-24, 77, 189-190, 195, 201, 203-206, 211-212, 218, 227 Александр 1 22, 26, 171 Александр II 14, 19, 24, 54, 56, 63, 75, 108, 181 Александр III 55-56, 161 Алексеев Н. Н. 142, 157 Алексей Михайлович 22 Анна Иоанновна 20 Аристотель 134 Атнила 150 Бабеф Г. 66 Байрон Дж. 48 Бакунин М. А. 108, 110, 115 Батый 146 Бауэр О. 115 Баязид 29 Бебель А. 112 Белинский В. Г. 110, 124 Бергман Г. 229 Бердяев Н. А. 7, 13, 80, 89—111, 113, 126, 133, 137, 189—190, 193-194, 197, 199, 203-204,

206-207, 216-217, 219, 221-222, 227, 232, 236, 241—242 Бериштейи Э. 228 Блок А. А. 55 Богданов А. А. 227 Булгаков С. Н. 112—126, 173, 179, 189, 197-199, 204, 207-208, 215, 217, 219, 232, 236 Бюхнер Г. 74 Введенский А. И. 233 Вериадский Г. В. 142, 145 Владимир І 145 Вольтер 42 Ворыс Р. 132 Гартман Н. 152 Гегель Г. В. Ф. 19, 29, 31, 74, 121, 128, 163—164, 173, 206 Гердер И. 128 Герцен А. И. 7, 108, 171—180, 189-190, 198, 204-207, 212, 216, 221, 227, 234 Гете И. В. 152 Гиддинге Ф. 162 Гоббс Т. 128

Гоголь Н. В. 36, 52, 110 Грановский Т. Н. 161 Гредескул Н. А. 227 Гумилев Л. Н. 37 Данилевский Н. Я. 25-40, 44, 52, 78-79, 189, 195-196, 201, 203, 205-207, 212, 217-218, 227, 236 Данте А. 48 Дарвин Ч. 111, 182 Декарт Р. 15, 138 Диккенс Ч. 48 Достоевский Ф. М. 100, 110 Дюркгейм Э. 71, 213, 220 Екатерина II 21, 36, 42 Жуковский В. А. 14 Зеньковский В. В. 14, 127, 179, 232, 234 Ибсен Г. 152 Maas III 109 Man IV 20 Игорь 145 Илыш И. А. 232 Инститорис 223 Кавелии К. Д. 161, 173 Kaurr 11. 98, 116, 118, 233 Kapeen H. H. 61, 128, 130, 162, 227 Карл Великий 28, 36 Карсавии Л. П. 80, 142-143, 156-157, 160, 221, 232 Катков М. Н. 78, 211 Каутский К. 112 Кетле Л. 128, 131 Киреевский И. В. 7, 14—18, 189— 190, 195, 201, 204, 206-207, 212, 217—219, 227, 234, 236 Кистяковский Б. А. 194, 227 Ковалевский М. М. 5, 61, 129, 227, 235, 238—239 Кондорсе Ж. 71, 128

Кондратьев Н. И. 227 Конт О. 5, 11, 77, 81, 91, 94, 128-129, 131-132, 216 Копериик Н. 111 Кочубей В. П. 22 Кропоткин П. А. 173, 206, 231, 238 Кун Т. 229-230 Лавров П. Л. 61, 63, 94, 128, 130, 227, 231, 235-236 Лаппо-Дапилевский A. C. 227 Лассаль Ф. 66 Лебон Г. 128, 132, 220 Acii6ωω Γ. 98 Ления В. И. 90-91, 100, 179, 227-228, 231 Леонтьев К. Н. 45—54, 189, 196, 202-205, 207, 210-212, 227, 236 Лермонтов М. Ю. 52 Либкиехт К. 112 Лосев А. Ф. 232 Лосский H. O. 113, 127, 232 Людовик XI 29 Aютер M. 106 Мальтус Т. 185-186 Маркс К. 31, 66, 94, 101, 112, 115—117, 122, 154, 169—170, 184, 228 Меттериих К. 27 Менняков Л. И. 5 Микеланджело Б. 48 Миль Дж. С. 40, 44, 74 Милюков П. Н. 54, 77 Мини К. М. 20 Михайловский Н. К. 5, 91-92, 94, 128, 130, 206, 223-224, 227, 231, 237-239 Морган Л. 129 Мухамиед 148 Наполеон I 171, 178

Нечаев С. Г. 110 Рюрик 20 Николай I 171, 235 Николай II 55, 235 158, 200 Ницше Ф. 52, 100, 104, 152 Новгородцев П. И. 227 Orapen H. II. 171-172 Oxer 145 Ольга 145 Ортега-и-Гассет Х. 104 Осипов А. Н. 233 Павел 1 26 Павлов М. Г. 14 Парсонс Т. 243 234, 236 Перикл 29 Пестель П. И. 108 240, 242 Петр I 20-23, 79, 95, 108, 148-149, 153-154, 174, 185 237 Петражицкий Л. И. 5, 227 Писарев Д. И. 74, 110 Плеханов Г. В. 91, 179, 227—228 Победоносцев К. П. 55-62, 110, 189, 191, 196, 198, 203-206, 210-214, 227, 236 234 Пожарский Д. М. 20 Прудон П. 115 Пушкин А. С. 4, 36, 52, 94 Радицев A. H. 108 Рафавль 48 Суасс Э. 144 Рем 48 Рембрандт Х. 105 Репни И. Е. 57 Рикардо Д. 122, 185 Риккерт Г. 128-129 Роберти Е. В. 227, 235 Робеспьер М. 100 Родбертус-Ягецов К. И. 122 Розанов В. В. 38, 52 Ромул 48 Ромул Августул 48 Руссо Ж.-Ж. 59, 67

Савицинії П. Н. 141, 144, 150, 152, Санд Жорж 48 Сарданапал 48 Сен-Симон К. А. 173 Смит А. 122, 133, 184-185, 218 Солнцев С. И. 227—228, 233 Соловьев В. С. 33, 39-40, 74-89, 94, 189-190, 192, 197, 199-200, 203-204, 206, 208, 212-217, 219-221, 227, 229, 232-Сорожин П. А. 5, 222, 227, 239-Спенсер Г. 71, 91, 128, 131-133, Сперанский М. М. 22 Спиноза Б. 74 Станкевич Н. В. 19 Страхов Н. Н. 38-44, 79, 189-190, 196, 198, 203—207, 212, 227, Стронин А. И. 235-236 Струве П. Б. 141, 227 Суворов А. В. 150 Сувчинский П. П. 141 Талейран Ш. 27 Тард Г. 128, 132, 220 Тахтарев К. М. 227 Тенинес Ф. 139 Тихомиров Л. А. 63—73. 192, 202-205, 211, 213-214, 227, 236 Ткачев П. Н. 110 Тойнби А. 37 Толстой Д. А. 181 Толстой Л. Н. 74, 110 Трошкий Л. Д. 90 Трубецкой Е. Н. 224, 232

Трубецкой Н. С. 141, 146-147 Трубецкой С. Н. 76, 141, 232 Туган-Барановский М. И. 227— 228, 231 Tiopro A. 128 Фейербах Л. 74, 116, 173 Филофей 109 Фихте И. Г. 116 Флоренский П. А. 8, 232 Флоровский Г. В. 141, 160 Фогт К. 115 Франк С. Л. 126—140, 189—190, 192, 205-209, 215-216, 219, 221, 227, 229, 232, 239-240 Франциск Ассияский 86 Фрейд З. 111 Фридрих II 42 Фурье Ш. 25 Хвостов В. М. 227 Хомиков А. С. 7-13, 15, 78, 94, 189-190, 201-202, 205-208, 217, 227, 229, 236 **Цезарь** Г. Ю. 32 Чаадаев П. Я. 108 Чернов В. М. 227

Чернышевский Н. Г. 108, 110, 179-190, 192-193, 200-201. 204-209, 212, 216, 219, 227, 229, 234, 241 Чехов А. П. 94 Чингисхан 146—147 Чичерин Б. Н. 13, 19, 161—170, 189-190, 193-194, 204-205, 212, 221, 230 Шахматов М. В. 142 Шевченко Т. Г. 173 Шекспир У. 48 Шеллияг Ф. 14-15, 74, 116, 173 Шеффле А. 131 Шинков А. С. 17 Шопентауэр А. 74, 152 Шпентлер О. 37, 101 Шпет Г. Г. 233—234 Шпренгер Я. 223 Штириер М. 98 Эрн В. Ф. 233 Южаков С. Н. 227 Якобсон Р. О. 142, 151—152 Яковенко Б. 233 Ярослав Мудрый 26, 145

# Оглавление

|    |     | Глава 1                                    |
|----|-----|--------------------------------------------|
|    |     | СЛАВЯНОФИЛЫ                                |
| 7  |     | А. С. ХОМЯКОВ                              |
| 8  |     | Религиозные основы социальной теории       |
| 10 |     | Социальная паправленность учения           |
| 12 |     | Личность и общество                        |
| 14 |     | И. В. КИРЕЕВСКИЙ                           |
| 15 |     | Критика начал западного общества           |
| 17 |     | Россия и Европа (постановка вопроса)       |
| 19 |     | K. C. AKCAKOB                              |
| 19 |     | «Записка» Александру II                    |
| 20 |     | Государство эемское                        |
| 21 | 4++ | Государство бюрократическое                |
| 22 |     | Вагляд на политическую историю России      |
| 23 |     | Пути социального и политического исцеления |
|    |     | Глава 2                                    |
|    |     | ПОЗДНИЕ СЛАВЯНОФИЛЫ                        |
| 25 |     | Н. Я. ДАНИЛЕВСКИЙ                          |
|    |     | «Россия и Европа»                          |
| 26 |     | П                                          |

ПРЕДИСЛОВИЕ
 ВВЕДЕНИЕ

29 . . . Социально-теоретический пласт Политико-националистический пласт 38 ... H. H. CTPAXOB 38 . . . Характеристика русской мысли 39 . . . Апологетика Н. Я. Данилевскому 40 . . . Исследование семьи 42 . . . Несостоятельность теории прогресса 43 . . . Критика социализма и социальной революции Глава 3 КОНСЕРВАТОРЫ 45 ... K. H. AEOHTEEB 46 . . . Отношение к славянофилам 46 ... Социальная теория 50 . . . Слапянство и слапизм 51 . . . Идея византизма 52 . . . Прогресс. Прогрессисты и консерваторы 53 . . . Необходимость консервативной политики в России К. П. ПОБЕДОНОСЦЕВ 57 ... Социальная теория 58 . . . Критика общественно-политического устройства 59 ... Теории личности 60 . . . Государство на страже простоты общества 61 . . . Прогресс и инерция 63 ... А. А. ТИХОМИРОВ 64 ... Отход от революционной идеи 65 . . . Критика социализма 67 . . . Критина демократического общества 69 . . . Социальная теория Caspa 4 РЕЛИГИОЗНЫЕ ФИЛОСОФЫ 74 ... B. C. COAOBbEB 76 . . . Критика позитишизма 77 . . . Отношение к славянофильству 79 . . . Критика Н. Я. Дапилевского 80 ... Русская идея 80 . . . Теократическое общество 82 . . . Государство, церковь и общество

82 . . . Строение общества

| 84  |       | Нранственное начало общества                      |
|-----|-------|---------------------------------------------------|
| 85  |       | Нравственный вспект экономического вопроса        |
| 87  |       | Идея прогресса. Анчность и общество               |
| 89  |       | Н. А. БЕРДЯЕВ                                     |
| 90  | * + * | Маркенстекий этап                                 |
| 93  |       |                                                   |
| 94  |       |                                                   |
| 94  |       | Религиозно-онтологические основы общества         |
| 97  | ***   | Теория личности                                   |
| 100 |       | Анализ социальных процессов и институтов          |
| 102 | 52.5  | Теория прогресса                                  |
| 102 |       |                                                   |
| 103 | 52.5  | Критика форм общественно-политического устройства |
| 105 |       | Сущность исторического процесса                   |
| 107 | 10000 | Проблема России                                   |
| 112 |       | С. Н. БУЛГАКОВ                                    |
| 113 | 5.400 | Марксистский этап                                 |
| 114 |       | Поиск социального идеала                          |
| 115 | 5.6.4 | Критика марксизма                                 |
| 118 |       | Теория прогресса                                  |
| 119 | 52.2  | «Философия хозяйства»                             |
| 123 |       | Христианский социализм                            |
| 124 |       | Русская интеллигенция                             |
| 126 |       | С. Л. ФРАНК                                       |
| 127 |       | Философские основы социальной теории              |
| 128 |       | Методологии общественных наук                     |
| 136 |       | Обобщающая социальная наука                       |
| 137 |       | Духовные основы общества                          |
|     |       | Глава 5                                           |
|     |       | ЕВРАЗИЙСТВО                                       |
| 141 | 0.00  | «Исход к Востоку»                                 |
| 142 |       | Центры распространения                            |
| 143 |       | Евразня как месторазвитие                         |
| 144 |       | Географическое единство                           |
|     |       | [1] A. G.     |
|     |       |                                                   |
|     |       |                                                   |
| 155 |       | Проблемы новой России                             |
| 159 |       | 7(L) 7 (1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1       |
|     |       |                                                   |

|     | L VIDE O                                                  |
|-----|-----------------------------------------------------------|
|     | Б. Н. ЧИЧЕРИН                                             |
| 162 | <br>Общественно-научное знание                            |
| 163 | <br>Теория личности                                       |
| 164 | <br>Сущность общества                                     |
| 165 | <br>Общественное развитие. Общественные союзы             |
| 169 | <br>Критика марксизма                                     |
|     | Глава 7                                                   |
|     | МАТЕРИАЛИСТЫ                                              |
| 171 | <br>А. И. ГЕРЦЕН                                          |
| 173 | <br>Философские вагляды                                   |
| 174 | <br>Отношение и славянофилам                              |
| 174 | <br>Отношение к европейской культуре                      |
| 175 | <br>Анализ российского общества                           |
| 176 | <br>Элементы социальной теории                            |
| 179 | <br>Н. Г. ЧЕРНЫШЕВСКИЙ                                    |
| 181 | <br>Антропологический принцип                             |
| 182 | <br>Критика дарвинизма                                    |
| 182 | <br>Обоснование крестьянской общины                       |
| 184 | <br>Экономическое обоснование коллективного хозяйства     |
|     | Глава 8                                                   |
|     | ПРЕДМЕТНЫЕ ОБЛАСТИ РУССКОЙ<br>СОЦИАЛЬНО-ФИЛОСОФСКОЙ МЫСЛИ |
| 189 | Основы общества                                           |
| 190 | Личность и общество                                       |
| 195 | Прогресс                                                  |
| 198 | <br>Экономика и хозийство                                 |
| 201 | <br>Общественный идеал                                    |
| 202 | <br>Общественные изменения                                |
| 204 | <br>Проблема взаимоотношения России и Европы              |
|     | Глава 9                                                   |
|     | ФАКТОРЫ СОЦИАЛЬНОГО СИНТЕЗА                               |
|     |                                                           |
|     |                                                           |
| 211 |                                                           |
| 213 | Hospernauscer                                             |

| 214 | 4.4.4. | ічетодология общественных наук                    |
|-----|--------|---------------------------------------------------|
| 216 |        | Религиозные основы общества                       |
| 218 |        | Общинное хозяйство                                |
| 220 |        | Единство личного и общественного                  |
| 222 |        | Анигвистические подтверждения социального синтеза |
|     |        | Глава 10<br>РУССКИЙ СОЦИАЛЬНЫЙ СИНТЕЗ             |
| 226 |        | Систематика русской социальной мысли              |
| 228 |        | Определение понятия                               |
| 229 | 4.4.4  | Парадигнальный статус                             |
| 231 |        | Философская база                                  |
| 234 | 4.4.4  | Взаимоспязь с русской социологией                 |
| 240 |        | Значение русского социального синтеза             |
| 242 |        | ЗАКЛЮЧЕНИЕ                                        |
| 244 |        | ИСПОЛЬЗУЕМАЯ ЛИТЕРАТУРА                           |
| 248 |        | ИМЕННОЙ УКАЗАТЕЛЬ                                 |